
 
 
 

Numéro 10 (2) décembre 2021 
_____________________________________________________ 

 
À la recherche d’un passé lointain : 

histoire nationale et identité dans le roman historique contemporain 
_____________________________________________________ 

 

Réhabiliter le passé et questionner l’identité dans En el último 
azul de Carme Riera 

 
Sarah Voinier 

Univ. Artois, UR 4028, Textes et Cultures, F-62000 Arras, France 
 
 
Résumé 
Dans En el último azul, Carme Riera revisite un épisode noir du passé espagnol, celui 
de la persécution puis de la condamnation inquisitoriale de la communauté juive de 
Majorque à la fin du XVIIe siècle. À travers la reconstitution fictionnelle des 
événements et de la parole des bâillonnés de l’Histoire, l’écrivaine majorquine cherche 
à « réparer » une identité fracturée en œuvrant contre l’oubli et en faveur de la 
réconciliation des peuples.  
 
Resumen 
En En el último azul, Carme Riera revisa un oscuro episodio del pasado español, el de 
la persecución y posterior condena por parte de la Inquisición de la comunidad judía 
de Mallorca a finales del siglo XVII. A través de la reconstrucción ficticia de los hechos 
y de las palabras de los amordazados por la historia, la escritora mallorquina busca 
«reparar» una identidad fracturada trabajando contra el olvido y a favor de la 
reconciliación de los pueblos. 
 
Mots-clés : Carme Riera, Roman historique, juifs, Majorque, Inquisition, identité, 
mémoire 
 
Palabras clave: Carme Riera, Novela histórica, judíos, Mallorca, Inquisición, 
identidad, memoria 
 
  



Plan 

Introduction 

De quel passé s’agit-il ? 

Questionner l’identité 

Vers une identité réconciliée ? 

Conclusion 

Bibliographie 

 



Introduction 

À l’occasion du vingt-cinquième anniversaire de la publication de En el último azul 
de Carme Riera, en 2019, traduit du catalan au castillan en 1995 par la romancière elle-
même, la prestigieuse maison d’édition espagnole Alfaguara a demandé à Antonio 
Muñoz Molina d’ajouter un prologue au roman. De façon intéressante, l’écrivain 
espagnol affirme que dès le début de la lecture, on perçoit l’ombre de Cervantès1. Le 
célèbre auteur du Quichotte, devenu ainsi marque de fabrique, semble synthétiser à lui 
seul tout l’esprit du Siècle d’or espagnol. Le rapprochement offre un raccourci 
prodigieusement efficace : depuis la hauteur de l’autorité littéraire universellement 
reconnue, Muñoz Molina cautionne la qualité littéraire d’un roman qui, à la lecture, 
rend bien justice à la culture espagnole du règne de Charles II, et plus largement aux 
grands aspects de la civilisation espagnole classique, mais sans pour autant s’inscrire, 
en particulier et de façon exclusive, dans le sillage de l’écriture de l’auteur du Quichotte. 
On le comprend, la formule utilise une « marque littéraire » dans une logique 
commerciale, car il faut bien faire de ce propos liminaire, à la signature elle-même 
prestigieuse, un espace de promotion d’une œuvre dont le sujet peut rebuter les 
lecteurs en quête d’exigence formelle y compris dans le divertissement. On sait comme 
ce genre romanesque, souvent relégué au sous-genre, peut inspirer à tort la défiance, 
voire le rejet de la part des défenseurs d’une littérature purement fictionnelle basée sur 
des constructions de l’imaginaire et de la fantaisie singulière au moyen d’une écriture 
affranchie des sources du passé. Avec le soutien canonique de l’incontournable et 
universel modèle auriséculaire, il devient possible de contourner l’idée reçue d’une 
hiérarchie des genres en reconnaissant au roman historique, et en l’occurrence à En el 
último azul sa pleine légitimité littéraire. 

Mais dans le cas d’Antonio Muñoz Molina, auteur lui-même de grands romans 
historiques, la visée profonde se révèle sans doute toute autre : la convocation de 
« l’ombre de Cervantes » vient applaudir l’inventivité romanesque de Carme Riera qui 
parvient à réactiver des exploits littéraires du passé faisant du roman historique une 
belle occasion de se remémorer l’histoire de son genre, dans une composition écrite 
savamment orchestrée par la fantaisie et la solide connaissance du passé. En el último 
azul a connu un grand succès public. Outre ses multiples traductions, notamment en 
français par Anne Charlon et Jennifer Houdiard2, sous le titre Vers l’azur infini, il reçut 
plusieurs prix prestigieux tels que le Nacional de Narrativa (attribué pour la première 

                                                   
1 « Desde que empieza uno a leer En el último azul percibe la sombra de Cervantes: el más propenso a 
lo novelesco y hasta novelero del arte de la novela, el de historias de navegaciones por el Mediterráneo 
y de aventuras misteriosas y personajes de lealtades fronterizas, como El amante liberal, o La señora 
Cornelia, o tantas narraciones intercaladas en Persiles, o el del retrato del Cautivo en el Quijote de 
1605, y sobre todo el de la historia del morisco Ricote y la bella morisca aventurera Ana Félix de 1615. 
Los hechos en los que se basa Riera para su novela suceden en la segunda mitad del siglo XVII, pero el 
espíritu de Cervantes vibra en ellos doblemente : en la fascinación por las navegaciones mediterráneas 
y los personajes a caballo entre diversos mundos, lealtades y lenguas; y también en la melancolia de 
la persecución, la expulsión y la pérdida, y en el retrato de una sociedad obsesionada por la ortodoxia 
y la pureza de sangre en la que, sin salir del sitio en el que uno ha nacido ni perder la lengua en la que 
ha hablado siempre, uno se convierte en un extranjero. A Cervantes le gustaba contar lo cotidiano y lo 
vulgar de la vida diaria, y situar a sus personajes en lugares para él tan poco literarios como las 
llanuras y las ventas manchegas. Pero también, como a cualquier novelista, y como a Carme Riera, lo 
seducía la fascinación de las tramas llenas de sorpresas, de los encuentros misteriosos, de los 
pasadizos secretos que conducen a las habitaciones de mujeres más deseables todavía porque las 
envuelve un enigma », Carme RIERA, En el último azul, Madrid, Alfaguara, 2019, p. 12. 
2 Carme RIERA, Vers l’azur infini, Paris, Autrement, 2012. 



fois à un roman catalan), le prix Josep Pla, le prix Joan Crexells, le prix Lletra d’Ors et 
le prix Vittorini du meilleur roman étranger en Italie. 

Ces multiples reconnaissances interrogent sur les raisons d’un tel engouement 
national – et même international – pour un thème qui appartient au passé, pour une 
histoire mettant en scène une communauté dans le territoire très restreint de Palma de 
Majorque. Autant de questions qui amènent à réfléchir sur les motivations de la 
romancière dans son projet littéraire et à tenter de comprendre l’intérêt que sa lecture 
peut susciter chez les lecteurs contemporains au-delà du plaisir qu’elle procure. Ainsi, 
dans ce cadre d’une réflexion menée sur la quête d’identité et sur la reconstitution de 
l’histoire nationale dans le roman historique, je dégagerai la matière historique dont 
se saisit Carme Riera afin de questionner l’identité non seulement des Majorquins, 
dont elle fait elle-même partie, mais également de tous les Espagnols. Ces analyses 
permettront à la fois de comprendre l’ancrage du propos fictionnel dans le temps 
présent et de mesurer sa portée humaniste et universelle. 

De quel passé s’agit-il ? 

Dans son discours d’entrée à la Real Academia Española de la Lengua en 2012, 
Carme Riera choisit de parler des relations de voyage, une thématique qui lui est chère 
et qui traverse toute son œuvre, dont on perçoit le goût de l’ailleurs et de l’autre dans 
ses deux romans historiques En el último azul et Por el cielo y más allá publié chez 
Alfaguara en 20003. 

La structure narrative de En el último azul s’articule en effet autour du voyage que 
rêve de faire une partie de la communauté judéo-converse de Palma de Majorque dans 
la seconde moitié du XVIIe siècle. L’histoire se déroule dans un espace insulaire faisant 
de la mer une frontière avec le monde extérieur que les uns franchissent dans un sens 
ou dans l’autre, en empruntant notamment les routes maritimes, et que les autres 
regardent avec envie dans l’attente de pouvoir un jour la traverser à leur tour. 

Le début de l’intrigue entraîne le lecteur dans le vif de l’action en l’amenant à suivre 
les pas du jeune marin portugais João Peres qui, en pleine nuit, dans une rue du 
quartier juif de Palma de Majorque, cherche la maison où le capitaine Harts lui raconta 
avoir vécu une expérience sensuelle inoubliable avec une beauté inconnue, comme 
sortie des Mille et une nuits, dont on apprendra, à la fin du roman, qu’elle parvint à 
trouver refuge à Livourne, dans les terres italiennes, grâce à la fuite organisée sur le 
bateau dudit capitaine. Cet épisode de fuite remontant à une dizaine d’années 
auparavant sera rappelé de façon récurrente tout au long du récit car, l’último azul, tel 
un phare dans l’obscurantisme régnant, nourrit l’espoir des crypto-judaïsants 
majorquins, ces « autres » référés plus haut, d’accéder à leur tour à la voie maritime de 
la liberté. Au second chapitre, la narration omnisciente amorce l’histoire de cette 
communauté menacée dans son existence par l’un des leurs, Rafael Cortés, surnommé 
Costura, un orfèvre sincèrement converti au catholicisme, dont la cupidité et l’ambition 
guident les actes malveillants. Agissant en espion de son confesseur le père Ferrando, 

                                                   
3 Résumé de 4e de couverture : « A mediados del siglo XIX, partiendo de Mallorca, María Fortaleza 
acompaña a su hermana en un largo viaje con destino a Cuba que cambiará por completo su vida, 
alejándose de un entorno que la rechaza por sus orígenes judíos. Allí se casará con uno de los hombres 
más ricos de la sociedad cubana, en un ambiente en el que se respiran los primeros aires 
independentistas contra la corona española. Una novela donde el amor y la ambición tienen tanto poder 
como el azar », Carme RIERA, Por el cielo y más allá, Madrid, Alfaguara, 2001. Ce roman finit le cycle 
que l’autrice a consacré aux juifs convertis de Majorque et dont En el último azul est le premier opus. 

https://libros.historicodigital.com/por-el-cielo-y-mas-alla/


il dénonce par écrit la pratique occulte de ses anciens coreligionnaires provoquant ainsi 
leur tentative d’évasion sous l’autorité du rabbin Gabriel Valls. Des circonstances 
météorologiques malheureuses, combinées à une dénonciation involontaire d’une 
vieille femme sénile, empêchent le succès de l’entreprise en alertant les autorités 
civiles. Les fugitifs sont emprisonnés, spoliés de leurs biens, torturés et finalement 
condamnés à mort. L’ensemble du récit se structure autour de cette fuite organisée 
depuis Livourne par le marchand Pere Onofre Aguiló aidé de Blanca María Pires, 
installée sur cette « Terre promise » depuis l’embarquement réussi dix ans plus tôt. 

La première partie du roman consacre 149 pages à la description de la communauté 
et de ses liens avec la population vieille chrétienne de l’île. C’est sans conteste la partie 
la plus agréable à lire, celle où la beauté de l’écriture de Carme Riera se met au service 
de la restitution d’une société invisible avec des personnages hauts en couleur dont on 
découvre les pratiques culturelles et religieuses cachées dans l’espace fermé et surveillé 
de la Calle. La deuxième partie, un peu plus brève, se centre, 96 pages durant, sur le 
voyage avorté. On y comprend comment Gabriel Valls convainc ses compagnons 
d’atteindre Livourne où les juifs peuvent vivre leur religion en plein jour dans une 
projection œcuménique idéalisée depuis une Espagne intolérante, fermée, autoritaire 
et cruelle à leur égard. La troisième partie, toute en tensions, déroule sur 135 pages 
l’emprisonnement des voyageurs dans la Casa Negra, le palais majorquin de 
l’Inquisition. À la douceur savoureuse et lumineuse de la première partie se substituent 
les ténèbres du fanatisme religieux. Enfermés, maltraités puis torturés, les 67 juifs sont 
jugés puis condamnés. Parmi eux, 60 sont réconciliés c’est-à-dire qu’après avoir 
reconnu l’erreur dont ils sont accusés, ils « bénéficient » de la mort par garrot avant 
d’être brûlés en place publique, et 7 sont condamnés à mourir directement sur le 
bûcher por haber querido mantenerse renegado y no aceptar nuestra santa religión. 
Le protagoniste Gabriel Valls fait partie des irréductibles. Il meurt persuadé qu’Adonaï 
le tient pour responsable de la mort de ceux qu’il a convaincus de prendre le large. Le 
dénouement tragique plonge le lecteur dans l’effroi. Si Carme Riera n’a pas jugé utile 
de donner à voir le spectacle institutionnel des autodafés alors qu’elle décrit la ferveur 
civile et religieuse qui accompagne les préparatifs, c’est sans doute pour épargner le 
lecteur déjà éprouvé par une narration où la montée en puissance dramatique tisse la 
toile d’un monde tristement dévoyé, déshumanisé. Quel besoin aurait-elle eu en outre 
de recréer ce qu’en son temps Francisco Garau, dans sa grande complaisance, s’est 
efforcé de relater dans les moindres détails dans une relation qui fut bien diffusée et se 
trouve aujourd’hui en accès libre sur internet ? L’Histoire ici se suffit à elle-même et la 
transposition fictionnelle de l’événement n’apporterait rien à un récit s’achevant sur 
l’annonce des condamnations et des exécutions publiques attendues avec impatience 
par la foule anonyme des Majorquins qui, animée par la haine et assoiffée de 
vengeance, aboie avec les loups. 

Le roman se clôt de manière circulaire en mettant à nouveau en scène le marin João 
Peres, présent à l’ouverture du récit, venu rendre visite à Sebastià Palou, neveu du vice-
roi déchu qui lui explique qu’il arrive trop tard pour tenter de sauver les condamnés. 
Lui-même, au nom de son amitié pour le marchand Pere Onofre Aguiló et Blanca María 
Pires a vainement essayé d’acheter les vies de Valls et de quelques-uns de ses proches. 
De même que l’argent envoyé de Livourne par ces deux personnages ne pourra rien 
changer au destin funeste des juifs de Majorque et de tous ceux qui, y compris parmi 
les vieux chrétiens, pleurent leur mort prochaine. En effet, la tragédie ne concerne pas 
seulement les protagonistes de l’histoire mais également l’ensemble de la société, 
marquée à tout jamais. 



Pour écrire cette « historical metafiction », selon l’expression de Linda Hutcheon4, 
Carme Riera nous explique en note postliminaire qu’elle a consulté divers fonds 
d’archives, lu la bibliographie historique sur le sujet et pris conseil auprès de 
« spécialistes » pour s’approcher au mieux de cette période noire de l’histoire 
majorquine comprise entre 1687 et 16915. Au terme de quatre années d’enquêtes 
suivies de procès, les autorités religieuses et civiles organisèrent quatre autodafés6 dont 
nous avons connaissance grâce à la relation intitulée Fe triunfante7. Son auteur, le 
jésuite Francisco Garau apparaît sous le nom du père Amengual dans la fiction, occupé 
pendant toutes ces années à écrire la Vida de sor Noreta que l’épouse du vice-roi lui a 
commandée. Carme Riera précise en outre que ces éléments historiques posent le cadre 
de son histoire et inspirent très largement les personnages et la description de la vie, 
des coutumes, de la culture ainsi que des croyances et des pratiques religieuses des 
juifs convertis. Néanmoins, elle tient à revendiquer la part d’invention qui légitime la 
définition romanesque de son récit. À la vérité historique, elle mêle la vraisemblance 
de la fiction dans un équilibre subtil : 
 

He cambiado nombres, apellidos y apodos aposta, para señalar así que mi libro no es historia 
sino ficción. En los dominios de la historia ningún material debe ser manipulado; en el de la 
novela, por muy histórica que sea, mientras se mantenga la verosimilitud, la verdad de 
cohesión, todo es válido y, en consecuencia, legítimo8. 

 

Ainsi assume-t-elle pleinement ses choix d’éclairer certains aspects de la réalité 
historique plutôt que d’autres, de raccourcir et d’accélérer le temps de la narration au 
profit du suspense et du plaisir de lecture. Dans la lignée d’une production romanesque 
post-moderne, son attachement à raconter une histoire l’emporte sur la volonté 
clairement idéologique de participer à une littérature de combat dans un espace 
culturel dont elle est elle-même originaire9. 

Questionner l’identité 

Pour aborder la question de l’identité des Majorquins mis en scène dans En el último 
azul, Carme Riera se focalise sur certains personnages au détriment d’autres 
secondaires dont la caractérisation se limite le plus souvent à une dimension 
fonctionnelle dans la trame narrative. Sa fabrication des personnages dénote une 
attention constante à ne pas tomber dans le stéréotype au point que certains d’entre 
eux sont habités par le doute et même l’ambivalence. C’est le cas de Gabriel Valls qui, 

                                                   
4 Amalia PULGARÍN, La novela histórica en la narrativa hispánica posmodernista, Madrid, 
Fundamentos, 1995, p. 12. 
5 Sur les processus d’écriture de l’Histoire chez Carme Riera, voir María Antonia CAMÍ-VELA, La 
búsqueda de la identidad en la obra literaria de Carme Riera, Madrid, pliegos, 2000, p. 108 et suiv. 
6 7 mars, 1er mai, 6 mai et 2 juillet 1691. 
7 LA FEE TRIUNFANTE EN QUATRO AUTOS CELEBRADOS EN MALLORCA por el Santo Oficio de la 
Inquisicion en que han salido ochenta y ocho Reos, y de treinta y siete relajados solo huvo tres 
pertinaces. EXPRESSADA POR EL R. P. Francisco Garau de la Compañia de Jesus, Calificador del Santo 
Oficio, Rector del Colegio de Monte-Sion, etc. Y LA DEDICA A LOS ILUSTRES Magnificos Señores 
Jurados de la Ciudad, y Reyno de Mallorca. Mallorca Año 1755. En la Oficina de Ignacio Frau Impressor 
del Rey Nuestro Señor. A Costa de Mathias Fortuñy Mercader de Libros, y se venden en su Casa. 
8 En el último azul, p. 412. « J’ai volontairement transformé les noms, les prénoms et les surnoms pour 
qu’il soit bien clair qu’il s’agit d’une fiction et non d’un livre d’histoire. Le matériel historique ne peut 
être manipulé par les historiens. Dans un roman, même un roman historique, tout est permis et légitime 
pour maintenir la vraisemblance de l’ensemble et sa cohésion », Vers l’azur infini, p. 493. 
9 Amalia PULGARÍN, op. cit., p. 13. 



au terme d’un long processus de déconstruction personnelle, en vient à se dénoncer 
lui-même comme l’auteur de la tentative de fuite. On est loin alors du patriarche 
charismatique de la première partie qui tenait des réunions secrètes dans son jardin 
pour y enseigner la loi sacrée. La conviction de suivre la volonté de Dieu s’étiole à la 
faveur du questionnement sur lui-même, sur sa capacité à mener son peuple vers la 
lumière. L’échec du voyage le fait s’interroger sur le choix d’Adonaï de les abandonner 
au moment où ils avaient le plus besoin de sa protection : 
 

¿Por qué?... ¿Por qué? […] Y si fuera verdad que Adonay solo existiera en la tozudez de su pueblo 
y Dios Padre en la misma tozudez de sus enemigos? Si fuésemos hombres antes que cristianos o 
judíos, si nos sintiésemos como tales, nos respetaríamos en lugar de aniquilarnos y viviríamos 
en paz. Pero ¿está dispuesto él a renunciar a las creencias que hasta ahora han dado sentido a 
su vida y le han hecho ser respetado por la comunidad, por encima, incluso, de todos los demás? 
No; o quizá sí, pero solo para salvar a su hijo de las iras de Elohim, de las iras de Dios Padre10. 

 

Ces questionnements que Gabriel Valls exprime au plus profond de soi, dans un 
moment de grande solitude et d’égarement religieux, révèlent par la réponse à la 
dernière question l’attachement ontologique à la vérité de la loi divine. Car celle-ci 
constitue son identité sociale et morale, elle fait converger sa vocation intérieure avec 
son engagement auprès des siens et donne toute sa cohérence à son existence. Par le 
détour du doute, le rabbin en vient à réaffirmer ce qui l’identifie. Lorsque la voix 
narrative annonce la condamnation de son fils, on comprend que rien ne pourra le 
dévoyer de son chemin et qu’il préférera être brûlé vif plutôt que de renoncer à ce qu’il 
est. Son sacrifice final le réhabilite entièrement. La foi inébranlable en la justice 
d’Adonaï parvient à le maintenir dans une dimension exemplaire. Loin de l’aliénation 
que cherchent à provoquer les oppresseurs dans une humiliation croissante depuis 
l’arrestation jusqu’au procès, il garde son intégrité, il reste fidèle à lui-même et aux 
siens en sauvant l’honneur déchu de tous les persécutés. 

La finesse psychologique dont fait preuve Carme Riera n’est pas réservée aux 
victimes, elle gratifie également certains personnages de l’autre camp de scrupules face 
à la situation. Loin de toute vision manichéenne qui affaiblirait le propos général et la 
vraisemblance de la reconstitution historique, la romancière montre la complexité des 
enjeux sociaux et économiques. Pour exemple, il suffit de voir l’embarras - voire le 
mécontentement - que provoque la nouvelle de l’arrestation collective : le gouverneur 
de la prison s’adresse à Gabriel Valls en ces termes : 
 

Os traigo una buena noticia […]. Me han dicho de muy buena fuente que el Virrey y el presidente 
del Gran i General Consell han dirigido un memorial al Rey quejándose de vuestro apresamiento 
y de las confiscaciones que pueden causar la ruina de Mallorca11. 

 

                                                   
10 En el último azul, p. 313. « Pourquoi ? Pourquoi ? […] Et s’il était vrai qu’Adonaï n’existait qu’à travers 
l’entêtement de son peuple et Dieu le Père à travers celui de leurs ennemis ? Si nous étions des hommes 
avant d’être chrétiens ou juifs, si nous nous reconnaissions comme tels, nous nous respecterions au lieu 
de nous anéantir et nous vivrions en paix. Mais était-il prêt, lui-même, à renoncer aux croyances qui 
avaient jusqu’à lors donné un sens à sa vie et fait de lui un homme respecté dans sa communauté, le plus 
respecté de tous, le rabbin ? Non, ou peut-être seulement pour son fils, seulement pour sauver son fils 
de la colère de Dieu le Père et de celle du Seigneur… », Vers l’azur infini, p. 373. 
11 En el último azul, p. 321. « Je vous apporte une bonne nouvelle […]. On sait de source sûre que le vice-
roi et le président du Grand Conseil de Majorque ont adressé une requête au roi pour se plaindre de 
votre emprisonnement et des confiscations qui peuvent causer la ruine de Majorque. », Vers l’azur 
infini, p. 383. 



L’arrestation des partenaires économiques de la ville menace la stabilité marchande 
de l’ensemble du royaume. En plus des conséquences dramatiques que cela peut 
entraîner, il en va de la réputation des autorités locales. Le vice-roi tentera en vain de 
défendre la cause des convertis de Majorque auprès de Charles II. En l’absence de ses 
meilleurs conseillers, rapporte-t-il, aucune décision n’est prise pour contrecarrer 
l’autorité de la curie qui, depuis la chaire, dénonce et admoneste durement et 
ouvertement la complicité des civils, et surtout du vice-roi, dans la tentative de fuite 
des « falsos cristianos »12. Les enjeux de pouvoir se révèlent dans les réseaux 
clientélistes et les luttes de préséance au sein de la société majorquine. L’île semble 
offrir à une échelle locale, ce que traverse l’Espagne à l’échelle de la Monarchie 
hispanique : le spectacle d’une société viciée, enfermée dans ses logiques de 
fonctionnement délétères qui l’éloignent d’un modèle d’harmonie heureuse tel que 
Livourne la projette. 

Armée d’une profonde connaissance des forces qui travaillaient les réseaux sociaux 
de l’époque, Carme Riera dessine les traits de ses personnages sans jamais tomber dans 
l’invraisemblance historique. La cupidité dont fait preuve Costura à l’heure de 
dénoncer les siens est tout aussi vraisemblable que l’ambition qui pousse le père 
Ferrando à exiger de lui des preuves écrites de sa dénonciation afin de gagner la 
reconnaissance de ses supérieurs hiérarchiques et obtenir ainsi le poste de recteur du 
collège du Montesión. Une charge que convoite, tout autant que lui, son frère jésuite le 
père Amengual, double fictionnel du jésuite Francisco Garau, également qualificateur 
du Saint-Office et recteur dudit collège. La concurrence des deux compagnons sur le 
même poste tourne en ridicule les faits et gestes des deux personnages dans leurs 
courses aux bons points. L’intéressement et la médiocrité du père Ferrando n’a d’égal 
que la vanité boursoufflée du père Amengual qui, jusque dans la cellule pestilentielle 
de Gabriel Valls, s’enorgueillit des prouesses de sa plume et savoure, à l’avance, l’idée 
qu’il a lui-même formulée auprès de l’Inquisiteur d’inspirer la conversion du guide 
spirituel d’une communauté juive qui peu à peu lâche prise sous les assauts 
inquisitoriaux. 
 

El hecho de que Valls se convirtiera gracias al Triunfo de la Fe sería para él el mejor regalo que 
jamás Dios Nuestro Señor podría otorgarle, exceptuando el cargo de rector13. 

 

L’ironie finale cantonne les deux personnages dans la petitesse de leur fatuité avec 
l’annonce que le poste a été attribué à quelqu’un d’autre. Carme Riera préfère 
contourner ici la vérité historique pour augmenter la dimension tristement comique de 
ces deux pantins, pris dans une pantomime générale où l’esprit humain semble avoir 
déserté. Si le manque de profondeur de ces personnages les fait passer pour des 
collaborateurs de la persécution des juifs, le personnage de l’Inquisiteur qui a la charge 
de juge au procès, en revanche, est glaçante car elle témoigne du racisme ambiant 
enraciné non seulement dans un sentiment de supériorité étayé à tous les niveaux du 
pouvoir institutionnel espagnol, mais également dans une vision religieuse 
extrêmement fermée où l’autre est irréductiblement associé à l’ennemi. 

Dans cette galerie de personnages qui s’anime sous nos yeux, Carme Riera augmente 
encore le degré de vraisemblance des protagonistes en nous laissant accéder à leurs 
pensées. Au gré de nombreux passages en italiques, la voix narrative s’efface pour 

                                                   
12 En el último azul, p. 263 et Vers l’azur infini, p. 311. 
13 En el último azul, p. 358. « […] la conversion de Valls grâce au Triomphe de la foi serait le plus beau 
présent que Dieu pourrait lui offrir, en dehors de la charge de recteur », Vers l’azur infini, p. 426-427. 



laisser la parole aux uns et aux autres. Si cela permet de comprendre la duplicité et 
même l’hypocrisie de certains personnages, ce procédé permet surtout de nous 
rapprocher d’eux, de nous identifier à leurs tourments. Comprendre leurs motivations 
profondes, connaître leurs sentiments et leur vision du monde nous les rend plus réels. 
Leur épaisseur humaine gagne à la connaissance de leur for intérieur et nous permet 
de mieux sonder leur identité. Car, comprendre ce que ressentent les opprimés, qu’ils 
soient juifs ou esclaves maures, fonde l’éthos de ce roman. Les traits communs qu’on 
leur attribue, en plus de la suspicion religieuse avec laquelle on les regarde, relèvent du 
mensonge et de la trahison. Par essence, ils incarnent le mal aux yeux des Chrétiens et 
méritent d’être collectivement soumis. L’injustice de leur traitement nous apparaît 
d’autant plus visible que nous avons accès à l’envers de leur parole publique, à ce que 
les représentants de l’autorité ne sauraient entendre ni reconnaître. Le champ lexical 
de la vision domine le texte, il faut dire que les préjugés à la fois personnels et officiels 
avec lesquels les uns regardent les autres rendent impossible toute communication 
ouverte. Le regard condamne l’autre sans même prendre la peine d’essayer de le 
comprendre, d’où une société profondément divisée et brutale dans ses 
représentations et ses actes. 

Vers une identité réconciliée ? 

L’espace insulaire de Majorque permet d’assumer un discours à différentes échelles. 
Le roman reproduit la vie du microcosme local dont on devine aisément qu’il est le 
reflet fidèle de ce que l’Espagne vit au même moment sur le plan « national ». Les 
études sur le pouvoir et l’Inquisition, sur les minorités religieuses non seulement juives 
mais également musulmanes, sans compter celles de plus en plus nombreuses sur les 
femmes, ont contribué à augmenter notre connaissance de la mécanique de répression 
de l’Espagne dite « moderne ». Malgré une plus grande prise en compte des identités 
minoritaires dans la Monarchie hispanique, et de la conscience actuelle d’un substrat 
culturel dominant dans l’observation du passé, le prisme de l’historiographie promeut 
une appréhension des réalités abordées depuis des cadres de pensée construits par le 
pouvoir catholique. En effet, l’histoire s’écrit avec les traces que le temps a conservées 
et prend appui, le plus souvent encore, sur un prisme élitaire, depuis l’espace social et 
idéologique de celui qui a la possibilité de s’inscrire officiellement à la surface du passé. 
Ce processus d’écriture historique est lui-même interrogé dans le roman car selon les 
motivations qui en sont à l’origine, les discours prennent des orientations différentes14. 
Que ce soit le chroniqueur de la ville, Bartomeu Angelat, ou le père Amengual, chacun 
utilise la plume pour servir un objectif donné, leur écriture est instrumentalisée à des 
fins matérielles clairement énoncées. Leur démarche interroge l’écriture de l’histoire, 
le traitement des sources qui nous servent aujourd’hui encore à accéder aux périodes 
révolues de notre histoire collective. Même si ces questionnements épistémologiques 
structurent notre regard rétrospectif et nous invitent constamment à avancer avec 
prudence, en prenant en compte ces paramètres d’évaluation de l’émission et de la 
réception des discours, il convient de rappeler que Carme Riera s’adresse ici au grand 
public, non averti sur le plan de l’analyse scientifique. Aussi, cette mise en perspective 
de l’impossible vérité des discours officiels lui permet-elle de valoriser l’absolue 
sincérité des discours officieux. Les mots de ses personnages opprimés acquièrent 
d’autant plus d’authenticité et de force qu’ils ne sont pas audibles, qu’ils restent murés 
                                                   
14 María Pilar RODRÍGUEZ, « Exclusión y pertenencia : nación y responsabilidad histórica en El último 
azul », El espejo y la máscara. Veinticinco años de ficción narrativa en la obra de Carme Riera, ed. de 
Luisa Cotoner Cerdó, Barcelone, Destino, 2000, p. 241-261, p. 242-243. 



dans l’intériorité de leur conscience. L’enfermement auquel sont contraints les 
victimes de la Calle, dans les geôles inquisitoriales, n’est que le triste prolongement 
d’un enfermement que les juifs subissent déjà depuis leur conversion forcée. La prison 
du corps trouve son écho dans les espaces fermés du ghetto, puis de la ville, prise elle-
même dans les limites physiques de l’île, rendant d’autant plus compréhensible le désir 
d’exil. La libération de soi passe alors par celle de la parole. Gabriel Valls en a 
parfaitement conscience, lui qui décide de parler, de se dévoiler, de livrer sa vérité au 
juge inquisitorial. Son exil vers la liberté se fera dans la mort à l’inverse des réconciliés 
qui meurent bâillonnés dans le mensonge de leur repentir. 

Carme Riera participe de cette geste historienne de quête d’un passé immergé dans 
les profondeurs de la mémoire collective. L’épaisseur des couches de sédiments 
historiques rend difficile l’approche souterraine, c’est pourquoi il faut parfois avoir 
recours à l’imagination pour combler la rareté informative induite par la béance 
documentaire. Sait-on vraiment ce que pensaient les judéo-convers en dehors des 
paroles lâchées sous la contrainte inquisitoriale ? Comment vivaient-ils dans un 
système de contrôle qui leur interdisait d’assumer pleinement leur identité ? Si le degré 
d’intégration de la censure catholique variait selon les situations individuelles et selon 
les statuts sociaux, obligeant chacun à composer de manière plus ou moins élaborée 
avec les règles de comportement collectif qui lui étaient imposées, il n’en reste aucun 
vestige. Aucune source, sinon celle de la répression, ne nous permet d’accéder 
clairement à la voix de ces condamnés au silence. 

C’est encore par le personnage de Gabriel Valls que Carme Riera nous livre 
l’introspection la plus efficace à nous faire entendre une identité muselée depuis 
plusieurs siècles. L’écriture sonde la conscience du rabbin pour ramener à la surface de 
notre connaissance le fondement d’une identité bafouée. Ainsi devient-il également 
notre guide dans la nuit de la méconnaissance ou pire de l’ignorance. 

L’île de Majorque est présentée dans ce sens comme l’ancienne Terre promise, celle 
où la tolérance religieuse autorisait une société multiculturelle et religieuse : 
 

Por eso, si a alguien pertenecía esta tierra, esta isla querida, un pequeño paraíso surgido como 
un milagro en medio del mar, reino cerrado como Arca de Alianza, Tierra de Promisión, la única 
Tierra de Promisión posible, como aseguraba su padre en los momentos más bajos, era a ellos, 
a los judíos, y también a aquellos que se llamaban Bennàsser, Arrom, Alomar, Aimerich, Maimó, 
aunque todos los que conocía con estos apellidos le mirarían como a un demente y le obligarían 
a callar a las malas, si se atreviera a decirles que podían sentirse orgullosos de descender de los 
moros, de moros honrados, gentes de paz y no de piratas […] No de los moracos, sino de los que 
eran señores de esta tierras, señores que señoreaban esta tierra, los moros que les permitieron 
vivir en paz y practicar su religión durante tantos años. Pero nunca más volverá a insinuar 
nada de todo esto a nadie que se llame Benàsser o Arron, o Massutí, o Aimerich, por muy amigo 
que pueda ser, por mucho afecto que le tenga y crea que la confidencia habrá de unirles más, al 
pensar en un pasado común mucho más glorioso que los tiempos en que les había tocado vivir15. 

                                                   
15 En el último azul, p. 93-94. « Pour cette raison, si cette terre, cette île aimée, ce petit paradis surgi 
comme un miracle du bleu des vagues, si ce royaume fermé comme l’arche de Noé, si cette Terre promise, 
la seule Terre promise possible, comme l’assurait son père dans les moments les plus difficiles, 
appartenait à quelqu’un, c’était à eux, aux juifs, et aussi à ceux qui s’appelaient Benàsser, Arrom, Alomar, 
Aimerich, Maimon… Évidemment, toutes ses connaissances issues de ces lignées, le prenant pour un 
fou, l’enverraient paître et le feraient taire d’un coup de bâton s’il osait leur dire qu’ils pouvaient être 
fiers d’être les descendants de Maures -de vrais Maures, des gens de paix et non de pirates, […] Pas des 
mauvais Maures, mais des seigneurs qui avaient régné sur ces terres, des Maures qui leur avaient permis 
de vivre et de pratiquer leur religion en paix durant tant d’années. Mais il n’oserait jamais plus insinuer 
cela devant un Benàsser ou un Arrom, même s’ils étaient amis, malgré toute l’estime qu’il pourrait avoir 
pour eux, même s’il était persuadé que la confidence devait encore resserrer leurs liens, à l’évocation 



 

Si le présent des juifs est condamné, leur passé l’est tout autant. Par la censure que 
la communauté s’impose elle aussi à elle-même, dans une soumission complète aux 
injonctions catholiques, c’est l’identité qui est niée. En attentant au chapitre de leur 
histoire concernant le peuplement de leur île, les chrétiens Majorquins renoncent à une 
histoire qui a contribué à façonner leur identité. Il est temps de reconquérir cette vérité 
fondatrice, cette connaissance de soi et des autres sans laquelle tous les Majorquins ne 
peuvent vivre pleinement ensemble16. 

La motivation première de Carme Riera est de récupérer, par la fiction romanesque, 
un pan d’Histoire douloureux et ainsi demander pardon aux descendants des juifs 
persécutés presque exactement 400 ans plus tôt. Elle s’en explique dans une note 
finale : 
 

En el último azul no tiene, aunque pueda parecerlo, ninguna intención polémica. No pretende 
hurgar en viejas heridas ni abrir tampoco otras nuevas, haciendo referencia a la intolerancia 
de buena parte de la sociedad mallorquina contra un grupo de mallorquines de procedencia 
judía, ya que quizá aún peores que los hechos de 1691 fueron sus trágicas consecuencias, que 
marginaron y humillaron durante siglos hasta hoy mismo a los descendientes de aquellos 
mártires judíos quemados en los autos de fe. A todos ellos, me parece que los mallorquines de 
buena voluntad debemos pedir perdón. Esa es también una de las motivaciones de la novela. 
Barcelona 10 de enero de 199417. 

 

Carme Riera se refuse ici à employer le terme Chuetas qui sert d’ordinaire à désigner 
les descendants des quinze condamnés du dernier autodafé de 1691 dont les noms ont 
marqué pendant plusieurs siècles les lignages familiaux du signe de l’infamie. Même si 
le terme a été banalisé dans la langue majorquine, il n’en demeure pas moins, par 
l’origine de son signifié « porc », une insulte contre les descendants des juifs 
condamnés au XVIIe siècle. Rappelons à cet égard que jusqu’à leur destruction en 1813, 
les sambenitos indiquant les noms des condamnés qui les portaient étaient exposés à 
la vue de tous les chrétiens dans le cloître de l’église de Saint-Dominique, jouxtant le 
palais de l’Inquisition18. Ainsi l’opprobre jeté sur les noms des familles fut-il perpétué 
de façon posthume. C’est le cas des noms Cortés, Aquilò et Valls notamment que 
portent les protagonistes de En el último azul. 

                                                   
d’un passé bien plus glorieux que les temps qu’il leur avait été donné de vivre. », Vers l’azur infini, p. 98-
99. 
16 Neuls CARBONELL : « En el último azul de Carme Riera no se agota en la etiqueta de novela 
histórica, y es así porque la narración constituye una revisión del pasado, una reescritura de lo que 
sucedió que sirve para hablar de lo que somos y que convierte la historia en el síntoma del presente », 
cf. « Resistir (en) la historia en El último azul », in El espejo y la máscara. Veinticinco años de ficción 
narrativa en la obra de Carme Riera, ed. de Luisa Cotoner Cerdó, Barcelone, Destino, 2000, p. 265-
279, p. 265. 
17 En el último azul, p. 414. « Contrairement à ce qu’il pourrait sembler, Vers l’azur infini ne présente 
aucun intérêt polémique. Je ne prétends pas rouvrir de vieilles blessures ni en ouvrir de nouvelles en 
rappelant l’intolérance manifestée par une bonne partie de la société majorquine à l’encontre d’un autre 
groupe de Majorquins d’origine juive. En effet, et malheureusement, les conséquences des événements 
de 1691 furent encore plus tragiques que les faits eux-mêmes : les descendants des martyrs brûlés lors 
des autodafés furent humiliés et marginalisés durant des siècles. Je crois que nous, Majorquins de bonne 
foi, nous devons leur demander pardon à tous. C’est aussi une des intentions de ce roman. Barcelone, 10 
janvier 1994. », Vers l’azur infini, p. 493. 
18 Jean-Marc THORBOIS, « Les “Chuetas” de Majorque ou les Juifs Malgré eux », Juif.org | 7 Mars 2011, 
URL : http://www.juif.org/le-mag/392,les-chuetas-de-majorque-ou-les-juifs-malgre-eux.php?pg=1 - 
comments, consulté le 4 février 2020.  

http://www.juif.org/le-mag/392,les-chuetas-de-majorque-ou-les-juifs-malgre-eux.php?pg=1%20-%20comments
http://www.juif.org/le-mag/392,les-chuetas-de-majorque-ou-les-juifs-malgre-eux.php?pg=1%20-%20comments


Le roman donne un visage et une voix à ces juifs majorquins dont le destin funeste 
a déterminé non seulement celui de leurs descendants mais également de tous les 
Majorquins en construisant de façon pérenne une ligne de démarcation, sorte de mur 
de la haine, entre les populations. Un mur de la honte qu’il est grand temps d’abattre 
complètement par l’acte de pacification que signifie le pardon qu’appelle Carme Riera 
de sa plume. 

Conclusion 

Au moyen de la vérité historique et de la puissance évocatrice de la vraisemblance 
fictionnelle, Carme Riera s’occupe de réparer le présent, de combler les béances 
mémorielles héritées du passé pour mieux soigner les blessures restées ouvertes 
malgré le passage du temps. Par ce geste altruiste de redonner visage aux oubliés du 
passé, elle fait acte de résilience tout à la fois personnelle et collective. En récupérant 
l’humanité des « autres », des victimes pluriséculaires d’un antijudaïsme à la fois 
étatique et social, l’écriture romanesque travaille à la réconciliation des peuples. Si les 
mots traduisent la réalité, ils ont aussi le pouvoir de la changer et de soigner ici une 
identité fracturée. Le message de tolérance que construit Carme Riera dépasse les 
frontières naturelles de Majorque et s’intègre dans un discours de la globalité. Car 
comment ne pas voir, au-delà du particularisme historique dont il est question dans le 
roman, un magnifique appel à relire les positions et les faits discriminatoires et 
sectaires du passé ? 

L’édition spéciale anniversaire de En el último azul en 2019 met en lumière toute 
l’acuité philosophique ainsi que l’actualité politique de son propos. Même si Carme 
Riera ne l’évoque pas explicitement, son discours humaniste résonne fortement en 
regard notamment de la création du parti d’extrême droite Vox, en 2013, dont la 
montée fulgurante et la conquête de 12 sièges au Parlement andalou en 2018 témoigne 
d’une montée de violence raciste à l’encontre des musulmans issus de l’immigration en 
Espagne19. Là encore, une minorité polarise des comportements de rejet qu’une 
certaine méconnaissance du passé récent, marqué par le franquisme, et plus lointain 
marqué par l’expulsion de 1609, contribue à exacerber. Pour veiller à l’équilibre des 
sociétés et déjouer les pièges du populisme qui menace l’Europe toute entière, il est 
plus que temps, sur le plan individuel et collectif, de se réapproprier l’histoire y compris 
la plus déshonorante afin de nous munir d’outils indispensables pour penser le monde 
et surtout le réenchanter. 

                                                   
19 Sur le contexte de débat espagnol autour de l’identité, voir María Pilar RODRÍGUEZ, « Exclusión y 
pertenencia : nación y responsabilidad histórica en El último azul », op. cit., p. 245, en particulier la 
note 5. 



Bibliographie 

CAMÍ-VELA, María Antonia, La búsqueda de la identidad en la obra literaria de 
Carme Riera, Madrid, pliegos, 2000. 

 
CARBONELL, Neuls, « Resistir (en) la historia en El último azul », in El espejo y la 

máscara. Veinticinco años de ficción narrativa en la obra de Carme Riera, ed. de 
Luisa Cotoner Cerdó, Barcelone, Destino 2000, p. 265-279. 

 
GARAU, Francisco, LA FEE TRIUNFANTE EN QUATRO AUTOS CELEBRADOS EN 

MALLORCA por el Santo Oficio de la Inquisicion en que han salido ochenta y ocho 
Reos, y de treinta y siete relajados solo huvo tres pertinaces. EXPRESSADA POR 
EL R. P. […] de la Compañia de Jesus, Calificador del Santo Oficio, Rector del 
Colegio de Monte-Sion, etc. Y LA DEDICA A LOS ILUSTRES Magnificos Señores 
Jurados de la Ciudad, y Reyno de Mallorca. Mallorca, Año 1755. En la Oficina de 
Ignacio Frau Impressor del Rey Nuestro Señor. A Costa de Mathias Fortuñy 
Mercader de Libros, y se venden en su Casa. 

 
PULGARÍN, Amalia, La novela histórica en la narrativa hispánica posmodernista, 

Madrid, Fundamentos, 1995. 
 
RIERA, Carme, En el último azul (1994), Madrid, Alfaguara, 2019. 
—, Vers l’azur infini, Paris, Autrement, 2012. 
—, Por el cielo y más allá 
 
RODRÍGUEZ, María Pilar, « Exclusión y pertenencia: nación y responsabilidad 

histórica en El último azul », in El espejo y la máscara. Veinticinco años de ficción 
narrativa en la obra de Carme Riera, ed. de Luisa Cotoner Cerdó, Barcelone, 
Destino, 2000, p. 241-261. 

 
THORBOIS, Jean-Marc, « Les “Chuetas” de Majorque ou les Juifs Malgré eux », 

Juif.org | 7 Mars 2011. URL : www.juif.org/le-mag/392,les-chuetas-de-majorque-
ou-les-juifs-malgre-eux.php?pg=1#comments, consulté le 4 février 2020. 

http://www.juif.org/le-mag/392,les-chuetas-de-majorque-ou-les-juifs-malgre-eux.php?pg=1#comments
http://www.juif.org/le-mag/392,les-chuetas-de-majorque-ou-les-juifs-malgre-eux.php?pg=1#comments

