
 
 
 

1 

 
 
 

Numéro 11 (2) juin 2022 
_____________________________________________________ 

 
Miscelánea Colombia. Poéticas, vituperios y polémicas en torno a la 

literatura colombiana contemporánea 
_____________________________________________________ 

 

Plumas subversivas: representaciones maricas en la literatura 
colombiana contemporánea 

 
Daniel GIRALDO-WONDERS 
Bard College at Simon’s Rock 

Latin American Literature & Queer Studies 
 

 

Resumen 
Entre los muchos autores que contribuyen a la producción literaria contemporánea en 
Colombia, tres son tenidos en cuenta en este ensayo: Fernando Molano Vargas, John 
Better y Giuseppe Caputo. Estos tres jóvenes escritores pueden ser poco conocidos en 
el frente extranjero que la literatura colombiana marica ha venido cimentando desde 
que Fernando Vallejo fuera traducido al francés por primera vez. Pero ofrecen un 
nuevo espacio en el que centro y periferia se negocian constantemente con base en la 
expresión de sexualidades no normativas. Mientras la ultra conocida voz en primera 
persona de Vallejo ocupa el micrófono principal, las voces de estos autores 
problematizan binarismos, desconfiguran centros, apuntan hacia lugares 
desconocidos, crean nuevas formas de narrar otras identidades y diversifican las voces 
literarias colombianas. Este ensayo busca mostrar las nuevas y diferentes formas de 
negociación; de construcción de subjetividades, estilos, formas, subalternidades y 
subversiones de estos tres autores en sendos libros: Un beso de Dick (1992), novela de 
Molano Vargas, Locas de felicidad (2009), crónicas urbanas de Better y Un mundo 
huérfano (2016), novela de Caputo. En estas obras, todas ellas óperas primas, se 
presentarán aquellas identidades sexuales que narran una Colombia desde espacios 
físicos y emocionales que no están al alcance de la mayoría, pero cuyo acercamiento las 
hace extrañamente familiares: vericuetos nublados en baños saunas bogotanos, 
rincones de un bar gay en Barranquilla, duchas solitarias de una escuela secundaria 
capitalina después de un partido de fútbol. Este documento busca también mostrar 
algunas de las dinámicas afectivas, suerte de intercambios emocionales, que influyen 
en la producción de estas obras literarias, en su visibilidad y en su potencial subversivo. 
 

Abstract 
Among the many authors who contribute to contemporary literary production in 
Colombia, three are studied in this essay: Fernando Molano Vargas, John Better and 



 
 
 

2 

Giuseppe Caputo. Compared to the international presence of Fernando Vallejo’s 
literary work, these young writers may be little known. But they offer a new space in 
which center and periphery are constantly negotiated based on the expression of non-
normative sexualities. While Vallejo's ultra-well-known first-person voice occupies 
the main microphone, the voices of these authors problematize binarisms, 
deconfigure centers, point to unknown places, create new ways of narrating other 
identities, and diversify Colombian literary voices. This essay seeks to show the new 
and different forms of negotiation; of construction of subjectivities, styles, forms, 
subalternities and subversions of these three authors in: Un beso de Dick (1992), 
novel by Molano Vargas, Locas de felicidad (2009), urban chronicles by John Better, 
and Un mundo huérfano (2016), novel by Caputo. In these works, sexual identities 
narrate a Colombia from physical and emotional spaces that are not available to the 
majority, but whose approach makes them strangely familiar. Their readers are 
introduced to steamy halls in Bogota's sauna baths, corners of a gay bars in 
Barranquilla, and lonely high school showers after a soccer game, among other 
places. This document also seeks to show some of the affective dynamics—kinds of 
emotional exchanges—that influence the production of these literary works, their 
visibility and their subversive potential. 
 
Palabras clave: Colombia, literatura, subversión, visibilidad, lgbtqi+ 
 
Keywords: Colombia, literature, subversion, visibility, lgbtqi+ 

 
Plan 

Fernando Vallejo, intelectual al margen 

Giuseppe Caputo y el adiós de las mariposas 

Las tensiones ilusorias de John Better 

Fernando Molano Vargas y la censura estereotípica 

Los límites de la visibilidad 

Bibliografía 

 
  



 
 
 

3 

Afirmas que vale algo esta obra lírica mía,  
que es el grito de mi carne contradictoria  

y de mi alma frenética.  
Empiezo a creer que la poesía me ha redimido 

 y ha redimido en mí a muchos como yo. 
 

Porfirio Barba-Jacob, Carta a Enrique González, 1936 

 

Parece que de un momento a otro la producción literaria colombiana se llenó de 
personajes con sexualidades diversas y géneros sin límite. Maquillades y empelucades, 
dioses tejedores de universos de canutillos, plumas y lentejuelas, o simplemente 
jóvenes de jeans y camiseta en busca de la mirada adecuada se mueven por una 
pasarela construida a partir de novelas, cuentos, poemas y crónicas. A su reciente 
visibilidad le antecedieron tanto una oscuridad silenciosa como la implacable 
mutilación de sus identidades y sus perspectivas ejecutadas bajo una luz de discursos 
religiosos, legales y médicos. La aparición de estas diversidades ha generado el salto 
horrorizado de aquellos que la perciben non sancta y que gritan por mantenerla en el 
vacío oscuro de la nada. “Se trata de caer en el juego de las distinciones”, lloran algunos. 
“Si los individualizamos, estamos influyendo en su discriminación”, predican otros. 
Existen muchas maneras de difundir terror sobre lo que no se conoce, y los temerosos 
terminan por preguntarse si es necesario hablar de una literatura gay o lesbiana, 
marica o maricona, queer o cuir o lgbtqi+ si toda literatura es literatura al fin de 
cuentas. Semejante idea está disfrazada de una “saludable” reacción al positivismo 
impulsivo que hace que todo termine metido entre casillas. El error, insisten, radica en 
sostener que un texto literario es literatura marica o queer o etcétera porque narra las 
experiencias de personajes cuya identidad se ubica en algún lugar dentro del espectro 
arcoíris. 

Sin embargo, lo que está en juego en estos momentos es más valioso que las obvias 
taxonomías literarias a las que los temerosos les dicen no porque temen que su 
blancura burguesa cisgenérica y heterosexual se convierta en una categoría más. Por 
siglos, personajes lgbtqi+ han pasado desapercibides porque la crítica les considera 
peligroses, pero también porque les mismes autores les han envuelto en la moderada 
transparencia de lo implícito, en frases y miradas solo accesibles para un grupo 
particular de subjetividades. Hablar, escribir, difundir, debatir, problematizar sobre 
una literatura marica es necesario porque se trata de un problema de visibilidad –
utilizamos el término marica de la misma forma que puede utilizarse cualquier otro 
adjetivo/sustantivo que sugiera diversidad sexual. El problema de la visibilidad está en 
la dificultad de incluir la sexualidad como parte activa y muy presente de un todo, a la 
manera en la que la religión, por ejemplo, permea todos los ámbitos de la existencia 
latinoamericana. Se trata de cambiar cosmovisiones, de alterar realidades y de 
enriquecer culturas al ocupar la perspectiva de quien no puede expresar abiertamente 
su identidad sexual. Se trata de estallar estereotipos contra el suelo, de ver y recordar 
a quienes anhelan salir del armario o prefieren quedarse en él, a quienes modelan su 
diversidad sobre altísimos stilettos o la camuflan con guayos en un partido de fútbol. 
Se trata de reconocer la condición humana de quien desea y ama por fuera del 
binarismo dogmático. 



 
 
 

4 

Fernando Vallejo, intelectual al margen 

Fernando Vallejo es uno de los más reconocidos y nombrados escritores 
colombianos de las últimas décadas. Prueba de su visibilidad son los numerosos libros, 
artículos académicos y periodísticos que se han escrito sobre él. Basta con una simple 
búsqueda en Google para contar con los datos más importantes de su biografía. 1942, 
su año de nacimiento. Medellín, el lugar. Un ministro del partido conservador, su 
padre. Biólogo, pianista desilusionado, estudiante de cine en Italia y cineasta 
fracasado. Tres largometrajes hechos en México. Alrededor de una docena de novelas 
y cuatro biografías. Un tratado de gramática. Dos ensayos científicos y uno histórico 
sobre la Iglesia católica. Premio Rómulo Gallegos en 2003 por El 
desbarrancadero (2001). Premio FIL de lenguas romances en 2011. Su obra ocupa un 
lugar central en el escenario de su identidad, lugar en que la figura del autor y del 
personaje se confunden. Sus historias no sólo se han usado como parte de las 
herramientas más comunes para el análisis de las representaciones de la violencia y la 
sexualidad en la novela colombiana contemporánea. Las historias de Fernando Vallejo 
también han servido para hacerse una idea singular de lo que es Colombia. 

Sea cual sea el uso, esto es preferible al silencio casi total, condición que la obra de 
Vallejo sufría en las penúltimas décadas del siglo XX. En aquellos años, sus textos eran 
prácticamente desconocidos en el campo literario, lo que hasta cierto punto explica la 
desapercibida publicación en 1984 de su meticulosa y apasionada biografía sobre 
Porfirio Barba-Jacob. Años después, el crítico Héctor Fernández L’Hoeste comentó 
que sobre Vallejo poco se había escrito. La fecha de este comentario se resuelve en la 
fuente, un artículo del año 2000 escrito por el mismo Fernández L’Hoeste. En su texto, 
el crítico comenta a manera de dato excepcional que Raymond L. Williams ya había 
roto el silencio en 1991 al referirse a Vallejo como “el primer autor colombiano en lidiar, 
de manera explícita, con la homosexualidad”1. La importancia de esta simple 
observación se explica en el hecho de que uno de los primeros acercamientos a la obra 
de Fernando Vallejo sea precisamente sobre su representación de la homosexualidad. 

El tema continuó siendo evitado durante años. El silencio, sin embargo, no pudo 
mantenerse por mucho tiempo. En 1994, se publicó La Virgen de los sicarios y se 
produjo una explosión escandalosa. Entre ráfagas de esquirlas, muchos alzaron la voz 
regente para condenar la novela y a su autor por hablar abiertamente de lo que no se 
debe. Una explosión muchísimo mayor ocurrió en el año 2000 con la versión 
cinematográfica de la misma historia, cuya adaptación fue escrita por el mismo Vallejo. 
El goce morboso del escándalo se extendió más allá del público lector. Al ciudadano de 
a pie le bastó con ver las noticias para enterarse, y con ir al cine para confirmar el 
desparpajo reprochable, la afrenta sinuosa, la desfachatez sexual de Fernando Vallejo. 
El escritor y periodista German Santamaría habría de alentar los ánimos populosos de 
boicotear la película: 
 

Vamos a decirlo de manera directa, casi brutal: hay que sabotear, ojalá prohibir, la exhibición 
pública en Colombia de la película La Virgen de los sicarios […] Sin falsos moralismos, sin 
arroparse en la bandera nacional, sin jamás haber sido camanduleros, la vimos como una hora y 
cuarenta y cinco minutos de horror contra todo lo colombiano y contra Medellín […] Lo más 
sensato es ignorar a Vallejo, incluso ignorar la película, porque los provocadores, como los 
terroristas, lo que buscan es la atención y la notoriedad pública […] Un delirante [Vallejo] que le 
quiere cobrar a toda una nación el no haber podido ser felizmente homosexual en Medellín, como 

                                                   
1 Héctor FERNÁNDEZ L’HOESTE, “La Virgen de los sicarios o las visiones dantescas de Fernando 
Vallejo”, Hispania, 83.4, 2000, p. 758. 



 
 
 

5 

lo proclama en sus entrevistas. Es asunto suyo que esa sea su opción física, e incluso es respetable, 
porque no se trata de discriminar a nadie por su sexualidad. Pero que no sea, por favor, un 
maricón tan escandaloso2. 

 

Finalmente, años de silencio parecían quedar atrás. Una conversación sobre la 
homosexualidad parecía abrirse paso entre los discursos que conformaban la opinión 
pública colombiana. Por fin tal discusión escaparía de aquel túnel de décadas de 
oscuridad, saldría de la intimidad claroscura de los bares, de las habitaciones o de los 
círculos académicos. Pero no llegó muy lejos. Tampoco logró el efecto que Santamaría 
quería. Por un lado, la censura nunca ocurrió. Por el otro, la discusión estuvo 
enmarcada en la representación literaria y cinematográfica de la supuesta experiencia 
personal de Fernando Vallejo. El escándalo se resolvió en un enfrentamiento que se 
escuchó en la radio nacional. La pelea fue retomada por Luis Ospina en su documental 
La desazón suprema, retrato incesante de Fernando Vallejo (2003). En esta 
reproducción de la pelea se escucha a Vallejo dar su respuesta a las palabras 
inquisidoras de Santamaría. Con una tranquilidad descuidada, el escritor dijo haberse 
acostado con un número alarmante de “muchachos”, actividad rutinaria que lo había 
hecho muy feliz en años previos. Santamaría, aterrorizado, terminó por darse en la 
cabeza con el muro retórico de la salud y la seguridad de los niños. La irresponsabilidad 
de Santamaría en este punto es ofensiva, reprochable e injustificable. Acusó a Vallejo 
de aportar a la desorientación de la juventud colombiana e insistió con ignorancia 
religiosa en que la sexualidad es una opción3. La desorientación no ocurre como lo 
sugiere la moral católica, tan pródiga en este tipo de ataques. La verdadera 
desorientación se genera al olvidar que un escritor de novelas autobiográficas es 
fundamentalmente un escritor de novelas. Como si esto fuera poco, Vallejo no pierde 
la oportunidad de seguir enredando los cables entre ficción y realidad en cada una de 
sus apariciones en público. Las primeras escenas del documental de Luis Ospina 
muestran a Vallejo dando un discurso en que el escritor les dice a los colombianos: “No 
se reproduzcan, no paguen con la misma moneda. El mal por el mal. Que imponer la 
vida es el crimen máximo. Dejen tranquilo al que no existe ni está pidiendo venir en la 
paz de la nada. Total, es a esa a la que tenemos que volver todos. ¿Para qué entonces 
tanto rodeo?”4. Al oír estas palabras, no hay forma de saber exactamente si quien da el 
discurso es el escritor o el personaje. A este fenómeno, Julio Premat le llamó ilusión 
biográfica: 
 

Así como todo relato produce la impresión de un conjunto preestablecido de circunstancias, un 
déjà arrivé antes de comenzar la lectura, la marca supuestamente vivencial de la literatura, la 
correspondencia directa o indirecta con un relato biográfico, constituyen elementos esenciales de 
la recepción. En ese sentido se podría hablar de una “ilusión biográfica” así como hay una “ilusión 
referencial”; detrás de toda ficción, fragmento narrativo, se situarían las trazas de una vida (y que, 
tratándose de la vida de un gran escritor, o al menos de un escritor admirado, tendría sentido, 
sería una vida infinitamente significativa y sobredeterminada)5. 

 

La trampa de Vallejo no está en confundir niños para acostarse con ellos, como 
promulgan quienes no pueden ver más allá de las ilusorias capas de la autobiografía. 
La voz en primera persona de Fernando, aquella voz nihilista y violentamente poética, 

                                                   
2 Germán SANTAMARÍA, “Prohibir al sicario”, Revista Semana, noviembre de 2000, p. 56. 
3 Ibid., p. 56. 
4 Luis OSPINA, La desazón suprema. Retrato incesante de Fernando Vallejo, 2003. 
5 Julio PREMAT, Héroes sin atributos: figuras de autor en la literatura argentina, Buenos Aires, Fondo 
de Cultura Económica, 2009, p. 24. 



 
 
 

6 

es parte importante de la literatura colombiana contemporánea, guste o no. En el 
mundo francófono, por ejemplo, la voz de Fernando se lee de esta manera: 
 

Sabaneta avait cessé depuis longtemps d’être un village, c’était devenu un quartier de plus de 
Medellin, la ville l’avait rattrapé, l’avait avalé ; et la Colombie, entre-temps, nous avait échappé. 
Nous étions loin, et de loin, le pays le plus criminel de la terre, et Medellin la capitale de la haine. 
Mais ces choses se savent, elles ne se disent pas6. 

 

Esta voz que ahora habla el idioma de otro imperio es una voz que siempre ha 
hablado desde una hubris. Una torre de marfil que es posible gracias a la posición 
privilegiada de Fernando: él es un hombre con dinero, altamente educado y conocedor 
profundo de la gramática española. Por esta razón la sexualidad de Fernando, a pesar 
de ser prohibida y escandalosa, no lo hace un subalterno. Esta imposibilidad no indica 
que su obra pierda valor en el estudio de la representación de sexualidades diversas. 
Por el contrario, resalta que el terreno de las subalternidades es resbaloso. Fernando 
no es diferente, no es subversivo, por ser marica. Él no construye su diferencia y no se 
ubica en el margen debido a su sexualidad. La sexualidad es importante, aunque 
tangencial. Márgenes hay muchos, y el de Vallejo es un margen intelectual. 

Giuseppe Caputo y el adiós de las mariposas 

La primera novela de Caputo, Un mundo huérfano publicada por el grupo editorial 
Random House en 2016, cuenta la historia de un padre y un hijo que se aman de una 
manera profunda. El hijo es homosexual y busca encuentros sexuales por video chat o 
en bares gay de una ciudad costera sin nombre. El padre no tiene ningún tipo de deseo 
amoroso que salga de los límites del amor paternal. El peso afectivo que la novela 
descarga sobre sus lectores se encuentra en esa relación: el amor, la ternura, el apego, 
el respeto, la camaradería son recíprocos entre padre e hijo y son exclusivos a ellos. No 
existe la posibilidad de que el hijo encuentre un amor tan sólido y verdadero en otro 
hombre. Fuera de este amor, son huérfanos. 
 

Entro, suave, a la casa, zapatos afuera para no despertarlo. Pero Papi está despierto, lleva noches 
así. Dice: “La aparición del hijo”, los ojos fijos en la ventana. Lo abrazo, lo beso. Y mira la estrella. 
Dice: “Salió bueno ese cartón”. 
Me dejo en calzoncillos y vamos a la cama. 
—¿Lo pasaste bien? —pregunta. 
—Sí, sí. Te eché de menos. 
Tienes que aprovechar, mijito, tu edad no vuelve7. 

 

Padre e hijo experimentan un amor que define sus vidas, y la novela es un relato de 
hechos heterogéneos que sólo tienen sentido cuando el lector es devuelto una y otra 
vez a considerar la pureza de la relación entre los dos personajes. Carolina Sanín 
escribe que Caputo construye una ciudad fundada sobre leyes poéticas, “bajo una 
noche brillante y al borde de un mar triste como la promesa de la felicidad”8. Ese cielo 
y ese mar son, como puede anticiparse, un margen. Este margen es el espacio que 
ocupan los protagonistas y cada vez que están en él parecen verse acorralados. El cielo 

                                                   
6 Fernando VALLEJO (trad. Michel BIBARD), La Vierge de tueurs, París, Le Livre de Poche, 2011, p. 13. 
7 Giuseppe CAPUTO, Un mundo huérfano, Bogotá, Random House, 2016, p. 22. 
8 Carolina SANÍN, op. cit., Contraportada. 



 
 
 

7 

y el mar son presencias gigantescas que en la noche adquieren contundencia cósmica. 
El lector puede sentir su inmensidad a cada momento. 

El margen que se dibuja frente a las inmensidades naturales es la rendición literaria 
de un margen social. La pobreza de esta familia los lleva de vivir en una zona rica, 
central e iluminada de la ciudad a un barrio oscuro y marginal a las orillas del mar. Del 
centro a la periferia. De la luz a la oscuridad. De la seguridad a la incertidumbre. Padre 
e hijo se rebuscan la existencia en una periferia en la que otras marginalidades se 
reúnen. Alentado por la falta de faroles, el barrio se convierte en zona de encuentros 
gay. Con la complicidad de la misma oscuridad, una muy colombiana mano negra –
expresión mortal de una ignorancia centenaria– masacra a los amantes nocturnos. En 
un muro que alcanza a iluminarse con el disparo de una linterna, se ha escrito con 
sangre una amenazante exhortación: “Sigan bailando, mariposas”9. Caputo dibuja la 
masacre a pedazos con la ayuda de juegos de luz y oscuridad. Los policías, que solo 
están allí para recoger a los muertos, alumbran sus cadáveres: 
 

Se amplía el espacio, parece, con los nuevos chorros de luz: se amplía y se fragmenta, según la 
dirección de los rayos. A veces se alumbran los vivos y a veces los cuerpos. […] dos policías se 
acercan al camión cargando algo –algo– envuelto en bolsas negras: lo sostienen de un extremo 
cada uno. Después lo columpian y arrojan a la chaza. 
–Pero con cuidado –dice alguien–, que ellos sienten10. 

 

En Un mundo huérfano, los instantes de luz y oscuridad se intercalan y se 
yuxtaponen, como lo hacen los cadáveres en las calles. Esta especial atención al 
paralelo entre luz y oscuridad intensifica la sensación de estar en un interregno. Un 
espacio marginal al que los protagonistas no pertenecen, pero desde el cual el narrador 
se ve obligado a contar la historia. En una entrevista realizada al autor por Winston 
Manrique Sabogal, Caputo habla sobre el capítulo de la masacre y su relación personal 
con aquel interregno que él describe como un sándwich: 
 

Es una experiencia latinoamericana la de recibir o ser testigos de víctimas. En la novela, el 
protagonista llega cuando ya la masacre ha ocurrido; siento que, también, es una manera 
simbólica [de hablar] sobre los muertos de la violencia física y moral homófoba. Siento que 
pertenezco a una generación ensanduchada en ese sentido, que fui muy chiquito para haber vivido 
como adulto toda la epidemia del sida, pero también muy viejo para haber salido del clóset en el 
colegio. He sentido que al crecer fui recibiendo al oír todo esto como una estigmatización. La 
pregunta es: ¿Qué hace uno con todas esas personas que han sido víctimas de todo esto?11 

 

Caputo se ubica a sí mismo geográfica y temporalmente, y al estar consciente de 
dicha ubicación, advierte encontrarse al margen. Caputo se entiende como 
perteneciente a una generación en la que el Sida ya no se percibe como un asesino letal. 
En esta nueva generación, el armario no debe ser exclusivamente una etapa previa a la 
aceptación identitaria de la sexualidad que sólo se logra al salir de él. El armario es 
también un dispositivo del cual se entra y se sale dependiendo de la coyuntura propia 
o ajena. En esta forma de narrar la sexualidad en la que no se acude al escándalo 
sodomítico, Caputo decide utilizar la ternura humana como fuerza cotidiana. En la 
periferia de Caputo ocurre toda la vida. Ocurren el amor y el odio, la amistad y la 
violencia. Ocurre también una violencia extrema que rompe con la ternura en el punto 

                                                   
9 Ibid., p. 160. 
10 Ibid., p. 126. 
11 Winston MANRIQUE SABOGAL, “Giuseppe Caputo: ‘El sexo no solo es lugar de placer, también puede 
ser de destrucción’”, WMagazín, septiembre de 2017, p. 5. 



 
 
 

8 

en que habrá de romperse con mayor facilidad. La masacre se justifica en la sexualidad 
de las víctimas. 

Ante tremenda narración, es posible que la crítica busque la manera de reducir esta 
novela a una descripción de la violencia contra los miembros de la comunidad lgbtqi+ 
en Colombia. Pero esta historia no se centra en la masacre. Al final de la novela, una 
feria es instalada en la orilla del mar, devolviendo por un tiempo la luz al barrio y 
generando una prosperidad más basada en la esperanza que en el dinero. Este capítulo, 
titulado “Luz”, es la antesala al capítulo final en el que el padre fallece y la familia llega 
a su fin. La masacre y la oscuridad han quedado atrás, y ahora la novela se resuelve en 
una despedida dolorosa entre padre e hijo. Esta despedida, aunque ajena a la violencia 
armada, es tan infranqueable como el adiós a las mariposas masacradas contra el muro 
de un barrio periférico. Al dar vuelta a la última página, se puede leer una dedicatoria 
a la memoria del padre del autor. La novela adquiere un tono autobiográfico, 
incrementando la contundencia de las últimas páginas y la confusión generada por una 
ilusión biográfica finalmente alcanzada. 

Las tensiones ilusorias de John Better  

El primer libro de John Better, titulado Locas de felicidad. Crónicas travestis y 
otros relatos (2009), debe parte de su llamativa factura, de su tono y su contenido a la 
influencia del desaparecido escritor Pedro Lemebel. En un cortísimo prólogo, el 
chileno sienta las bases de las páginas a venir: 
 

La noche gay deviene libro en el ansia plumosa que, a su pesar, la garra escritural lo deshoja. La 
letra homosexuada en su delirio escarlata eterniza el instante en la aspirada marmórea del baño 
disco, el manoseo muscular o el simple guiño de la pestaña travestonga que le da rienda suelta al 
relato […] La Better pide otra copa, y luego de pintarse los labios con ese ardor, descubre los 
intersticios del dancing fatal y lo escribe con el nácar saltado de sus uñas […] Mientras la música 
nunca se acabe, nunca se termine ese fragor dulzón que moja la entrepierna y el zumbar de las 
caderas viriles pueda atrapar a la cuentista, cronista, guionista, narratriz de su propia fabla 
graffitera12. 

 

Lejos de la cadencia poética de Pedro Lemebel, pero con el ímpetu de su bendición, 
Better narra con refrescante desenvoltura sus experiencias personales durante los años 
que vivió en Bogotá trabajando como compañero sexual de hombres enclosetados de 
clase alta. El libro, predice Lemebel en su prólogo, es una recopilación de textos que 
cruzan la frontera entre el cuento y la crónica urbana. 

Uno de los primeros relatos del libro se titula “La casa de los bellos durmientes”. En 
él, uno de los jóvenes dice: “Yo soy Adriano, por cincuenta mil te la saco, por cien mil 
te la vuelvo a meter, por doscientos te hago ver estrellas, por más te las bajo y las pongo 
a latir en tus manos”13. La voz de un hombre que vende su cuerpo a otros hombres 
ocupa visiblemente las páginas de un libro escrito, editado y publicado en Colombia. 
Por más gráfico que fuera Fernando Vallejo, el exceso visceral no ocurre a partir del 
sexo. En Vallejo hay un pudor que envuelve la genitalidad. Este pudor no existe en la 
ópera prima de Better. Por el contrario, se percibe el placer catártico de entrar en 
detalles. Locas de felicidad es la exploración gráfica de experiencias sexuales maricas, 

                                                   
12 Pedro LEMEBEL, in John BETTER, Locas de felicidad. Crónicas travestis y otros relatos, 
Barranquilla, Editorial La Iguana Ciega, 2009, p. 9. 
13 John BETTER, op. cit., p. 15 



 
 
 

9 

en las que la vida personal del autor se entrelaza con la escritura para formar una 
autoficción en la que también caben otros personajes urbanos y por ende otras 
subalternidades. En un tono más cercano al de su mentor chileno, Better recrea el 
mundo subterráneo de bares gay y saunas en una Bogotá conocida por pocos, es decir, 
una Bogotá que muchos niegan conocer. En “Panorama crítico de los bares”, el 
narrador entra al bar y se mueve entre la gente. La voz que pertenece a este testigo 
móvil parece enredarse con gusto en las descripciones de la fauna del lugar, colorida y 
peligrosa: 
 

Sólo basta con echar un vistazo alrededor en esta noche de alcohol y pastillas para darse cuenta 
del diverso insectario homosexual: moscas de la carroña, cucarachas empolvadas, mariposas 
exóticas y otras raras especies de alas quemadas. Porque aquí, aunque no lo parezca, el enemigo 
está oculto en la mascarada. Tras el maquillaje cereza de las mejillas o en las evidentes ojeras, 
vestido de luces, el camaleón del sida se mueve cauteloso por la barra y en la bola de espejos, listo 
para enroscar en su ahorquillada lengua a quien menos lo espera14. 

 

Es fácil advertir la influencia estética de Lemebel en la escritura de Better. La crónica 
marica colombiana tiene deje chileno en las líneas de Better. Esto, por supuesto, no es 
algo negativo. Se trata del proyecto estético de un escritor joven que en ese momento 
está encontrando su voz. Pero si la tensión se ve reflejada en esta búsqueda, no cabe 
duda de que una mayor tensión puebla las páginas del libro. Se trata de la constante 
referencia a la infancia del escritor en Barranquilla. Las historias de Better van de la 
mano con las memorias infantiles del niño barranquillero que habría de terminar en 
aquel submundo bogotano, buscando el calor del caribe en la humedad artificial de un 
sauna. Se establece así un paralelo, un claro contraste entre un pasado y un presente 
que se conectan, que tienen la posibilidad de coexistir en las historias de miedos y 
deseos de un cuerpo marica. 

La tensión en Better tiene una dimensión adicional que no se extingue en la 
recopilación de situaciones conflictivas, juego de comparación de mundos, de 
actividades y perspectivas. En “Barroco erotismo”, dos hombres tienen un encuentro 
mientras ven una película de Fellini. La escena tiene lugar en la Cinemateca Distrital, 
en Bogotá, a la ocasión de un ciclo de cine abierto a todo público y al que no va casi 
nadie. Una voz en primera persona da cuenta de los detalles: “He visto esta película 
veinte mil veces y nunca me canso, me digo a mí mismo cuando sin aviso siento venir 
el pegajoso líquido que al instante se achicla en mis dedos y, como si nada, me limpio 
en el forro de felpa que tienen las sillas…”15. A través de una dialéctica conflictiva, una 
nueva tensión, Better difumina las oposiciones. Lo que parece ser una diferenciación 
obvia es finalmente una propuesta estética basada en la más escueta y sincera 
observación: ver una película de Fellini en la Cinemateca Distrital tiene como resultado 
una escena orgásmica reminiscente de experiencias sexuales en cualquier cine porno 
de Bogotá. De Bogotá a Barranquilla, del cine arte a la pornografía, Locas de felicidad 
es una suma de tensiones sexuales, regionales y de clase que la literatura de Better 
manipula con el fin de borrar límites morales y distancias geográficas y sociales. La 
tensión no es más que otra ilusión. 

En 2016, Emecé publicó la primera novela de Better titulada A la caza del chico 
espantapájaros, en la que Bogotá ya no es el lugar donde ocurren los hechos y la 
Barranquilla de finales del siglo XX es el espacio donde se desarrolla la acción. Entre 

                                                   
14 Ibid., p. 52. 
15 Ibid., p. 32. 



 
 
 

10 

libro y libro, Better ha hecho cortas intervenciones en diarios locales y fue el creador 
de un programa de televisión para Telecaribe llamado Crónicas traslocadas. En una 
entrevista publicada en El Espectador en agosto de 2015, Ángel Castaño Guzmán le 
pregunta al escritor qué opinión le merece la tradición literaria lgbtqi+ colombiana. La 
respuesta de Better es directa y desafortunada: “Creo que no existe tal cosa”, a lo que 
agrega poco después: 
 

Pero sí ha existido alguien quien merece ser recordado por tocar estos plumazos de florida prosa, 
ese es sin duda Fernando Molano: su breve vida y su obra contienen todos los elementos para ser 
un referente si vamos a empezar a hablar de tradición, al menos de lo gay. Yo lo pondría al lado 
de grandes como Arenas, Lemebel o Puig16. 

 

Seguro que aquellas identidades lgbtqi+ colombianas que han puesto sus ojos sobre 
la obra de Molano Vargas agradecen las palabras de Better, aunque estas no sean las 
más y mejor informadas. La prosa de Molano no es florida. Quizás por ello, por la 
seriedad de sus líneas, haya sido censurada. 

Fernando Molano Vargas y la censura estereotípica 

El bogotano Fernando Molano Vargas, a sus veintiocho años, y en el transcurso de 
siete meses, escribió su primera novela, titulada Un beso de Dick. Esta obra fue 
ganadora del segundo lugar en el Premio de Novela de la Cámara de Comercio de 
Medellín en 1992. Como parte de los beneficios por aquel segundo lugar, una primera 
edición fue producida por la misma Cámara de Comercio en el mismo año. Sin 
embargo, a pesar de subsecuentes ediciones bastante limitadas, Un beso de Dick tuvo 
que esperar dos décadas para ser editada y difundida en tirajes que la hicieran parte 
del campo literario colombiano, que la acercaran a un público menos específico o 
quizás menos marica. 

La especificidad afectiva de esta novela, su mariconería, consiste en que narra la 
historia de dos jóvenes de secundaria que se enamoran entre sí. Felipe y Leonardo, son 
esos sus nombres, deben ajustar sus deseos a las normas sociales de una Bogotá en la 
que la más pequeña demostración de cariño entre hombres es contestada con el mayor 
ultraje público o con la más sepulcral indiferencia. Estas demostraciones requieren de 
espacios privados como habitaciones, rincones inhóspitos y árboles de parques 
nocturnos, o incluso espacios abiertos donde la masculinidad reina y donde los afectos 
maricas tienden a pasar desapercibidos para aquellos que viven en su privilegiada 
burbuja de sexualidad heteronormativa. Hay una intención clara y fundamentalmente 
simple por narrar situaciones que caen en estas dos posibilidades. Para expresar su 
mutua atracción, Felipe y Leonardo se esconden totalmente dentro de espacios 
privados o recurren al inadvertido juego público de dos adolescentes. No hay 
amaneramientos, no hay muñecas dobladas ni manos que cuelgan a la espera del 
próximo gesto grandilocuente. En la novela, el deseo homoerótico es complementado 
con actitudes masculinas, como aquella de competir en una carrera para determinar 
quién es el más rápido de los dos: “[E]s delicioso jugar así, me dijo. Y dejarse ganar: 
porque él tiene mal una pierna, y ganarle no tendría gracia. Además, perder con 

                                                   
16 Ángel CASTAÑO GUZMÁN, “Letras al margen: John Better y la literatura LGBT”, El Espectador, 
agosto de 2015. 



 
 
 

11 

Leonardo es muy rico: porque ahora que me tumba me coge a besos. Y nos besamos 
mucho. Y no se nos da nada que el celador nos pille y nos grite: ‘¡Par de maricones!’”17. 

El homoerotismo en Un beso de Dick no se viste de lentejuelas ni eleva humanidades 
sobre tacones imposibles. En esta historia de amor marica no se venden cuerpos de 
género confuso, no se recorren bares gay y no sudan pieles entre la bruma tropical de 
los saunas. La novela de Molano Vargas no propone los escenarios de locas 
orgullosamente felices –o no– que habitan las páginas de la ópera prima de Better o, 
en su defecto, de las crónicas poéticas de Pedro Lemebel. 

No obstante, Felipe escribe sin pelos en la lengua sobre sus experiencias con 
Leonardo. Escribe cartas de amor, escribe sobre sus jugueteos en las duchas después 
de un partido de fútbol, escribe sobre sus encuentros sexuales: 
 

Qué lástima no mirar… Ya salieron los zapatos… Debe estar soltando los botones de la camisa 
porque no se oye nada. La cremallera bajando sí se escucha. Y el pantalón cuando sale es mucho 
ruido: qué ganas de verle sus piernas ricas… ¿se habrá quitado ya los pantaloncillos?: ya debe 
estar desnudo […] Ahora sí viene. 
—¿Listo, Felipe? —me dice bien bajo. Se sienten calientes sus nalgas sobre mi pecho… 
—Listo. 
—Ya: ábralos. 
—¡…! —¡Dios mío! 
—Acuérdese que yo gané el cara o sello. 
[…] ¡Qué verga tan bonita, mi Dios!18 

 

La novela es muy cercana a la experiencia personal de Molano Vargas y esto le 
imprime una cotidianidad de escuela secundaria, de clase popular colombiana en la 
que no habitan personajes estereotípicamente maquillades y entaconades. Un beso de 
Dick propone una historia de amor que resiste a la superficialidad común. La 
institución masculina se erosiona en el acto afectivo de dos cuerpos adolescentes 
estereotípicamente masculinos, no en el equilibrismo de pelucas sobredimensionadas 
–aunque igualmente poderosas. 
 

Yo creo que me enamoré de él por eso: porque tiene una cara que parece que anduviera siempre 
de nostalgia…: con esos ojos tan grandes y rellenitos de pestañas… pero entonces uno lo mira así, 
y él sale con una sonrisa: porque casi siempre se la pasa alegre… Y así me pasa con Leonardo: que 
yo solo lo miro y me da una alegría de esas que yo quisiera saber en dónde es que siento la felicidad 
para tocármela…19. 

 

El poder de la novela reside en que el deseo marica en sus términos íntimos, en su 
más pura y desnuda consumación, no se diferencia del deseo heterosexual. Ante 
semejante hecho, especulemos, el lector habrá de preguntarse por la irregularidad en 
el estereotipo. ¿Cómo puede un niño al que le gusta el fútbol ser un homosexual? Es 
este extrañamiento lo que convierte a la novela en una obra revolucionaria, la hace 
subversiva y la ubica en la periferia. 

El 26 de julio de 1992, el diario El Tiempo publicó una reseña sobre Molano Vargas 
en ocasión de su exitosa participación en el premio de la Cámara de Comercio de 
Medellín. La reseña, que no hace referencia al contenido ni al tema de la novela, 
confirma el extrañamiento de al menos un lector y es a su vez un ejemplo de las 
maniobras retóricas que esconden verdades maricas entre las líneas de ciertos textos. 

                                                   
17 Fernando MOLANO VARGAS, Un beso de Dick, Bogotá, Editorial Babilonia, 2005, pp. 101-102. 
18 Ibid., p. 62. 
19 Ibid., p. 75. 



 
 
 

12 

Toda la atención del reseñador cae en Molano Vargas y en la necesidad de convertirle 
en una historia de éxito para el regocijo popular. De él se cuentan sus sueños de 
convertirse en profesor universitario al terminar sus estudios en la Universidad 
Pedagógica en Bogotá. La reseña contrasta este sueño con el origen humilde del joven 
escritor que se negó a trabajar en una fábrica y decidió hacerse estudiante 
universitario. Este ejemplo de lucha contra la adversidad se intensifica en el carácter 
especial de Molano Vargas: “Estar detrás de un escritorio y mandar gente no cuadra 
con su temperamento sensible y romántico. Las fábricas se hicieron más para sus seis 
hermanos”20. El énfasis en la sensibilidad artística del escritor parece disfrazar la 
creación de la recalcada imagen del autor romántico, pero en este caso la sensibilidad 
narrada establece una diferencia crucial: “Molano tiene tanto sentimiento acumulado 
que le alcanza para que se le agüen los ojos en una película, para conmoverse con una 
escena triste y para escribir cuentos de amor con finales felices”21. En esta reseña, 
Molano Vargas es diferente a los demás escritores porque su sensibilidad supera lo 
ordinario. El deseo no normativo de la novela, su mariconería, la precluye de todo 
comentario público. El texto reduce a Molano Vargas a la imagen de un jovencito 
delicado y llorón, tristemente diferente a sus hermanos, y poco apto –por decisión o 
por genética– para labores estereotípicamente masculinas, pero con la sensibilidad 
necesaria para ganar un premio literario. La reseña sucumbe así a otro estereotipo, a 
otra forma de censura. Por medio de ella, fue posible tolerar la peligrosa diferencia de 
un autor cuya vida y cuyo arte lindaban peligrosamente con los terrenos de lo marica a 
pesar de no contar con el desparpajo afeminado que tantos esperan y al que tantos 
temen. 

Como si el estereotipo no hubiera sido suficiente, Molano Vargas fue diagnosticado 
como seropositivo pocos años después y murió por complicaciones de salud causadas 
por el Sida el 10 de abril de 1998. Sólo escribió dos libros más. Uno de poemas y una 
novela final. Un año antes de su muerte, la editorial de la Universidad de Antioquia 
publicó Todas mis cosas en tus bolsillos, su obra poética. Uno de sus poemas refleja 
una calidad de amor similar al construido en Un beso de Dick y explora sus 
consecuentes conflictos familiares: 
 

Celebro la fuerza con que hoy 
aquellos que en casa te odian 
me humillaron 
y me echaron a andar 
para buscarte de nuevo 

para 
venirme 
despacio 

por tus íntimos alivios22. 

 

Héctor Abad define este poemario como una bisagra entre la primera y la última 
novela de Molano Vargas, Vista desde una acera23. Esta novela daría su primer paso 
por la imprenta en 2012. Antes de que una editorial grande se interesara por ella, su 
mecanuscrito permaneció en los estantes de la biblioteca Luis Ángel Arango por quince 
años, siendo raramente visitado durante este tiempo. Vista desde una acera es una 

                                                   
20 “Fernando Molano”, El Tiempo, 26 de junio de 1992. 
21 Ibid. 
22 Fernando MOLANO VARGAS, Todas mis cosas en tus bolsillos, Medellín, Editorial Universidad de 
Antioquia, 1997, p. 32. 
23 Héctor ABAD FACIOLINCE, op. cit., p. 4. 



 
 
 

13 

novela autobiográfica en la que se cuentan dos historias que se encuentran y se separan 
al venir de las hojas. Uno de los personajes ha sido diagnosticado como seropositivo y 
esto le ofrece una visión de la realidad cuya libertad es poco común. El fin de la novela 
está poblado de preguntas y deliberaciones, de pensamientos y conversaciones entre 
los dos amantes. La literatura es el tema de una de ellas: 
 

Pero ahora le brillan los ojos como a él le brillan, y me dice que la literatura no tiene la culpa y 
que tal vez no les sirva a los hombres, pero quizás pueda servirle a uno que otro hombre y ellos 
harían que valiera la pena la cosa; como en Sodoma y Gomorra, me dice: cuatro o cinco hombres 
buenos bastarían para salvar una porquería de mundo24. 

 

A pesar de la censura y del silencio, del sometimiento inevitable al estereotipo, 
Fernando Molano Vargas ha hecho que “la cosa”, valga la pena. El autor sensible y 
maricón es uno de aquellos pocos hombres buenos de los que él mismo habla. Su 
literatura resuena épica en las esquinas privadas de quienes le leemos para salvarnos 
de un mundo de porquería. 

Los límites de la visibilidad 

Si Caputo, Better y Molano Vargas tienen algo en común con la obra de Fernando 
Vallejo es que todos ellos escriben desde sus experiencias sexuales y sentimentales. 
Esta observación no tiene nada de novedoso, por supuesto. Sin embargo, al acercarse 
a cada uno de estos narradores, podemos encontrar una similitud que nace en el 
carácter subalterno de sus sexualidades. Better habla del submundo gay bogotano con 
la nostalgia del Caribe. Molano Vargas habla del amor homosexual que se esconde en 
la amistad entre dos adolescentes. Caputo intercala luz y oscuridad para crear un 
espacio liminal en el que la sexualidad de los personajes tiene lugar, pero en el que 
también se corre el riesgo de ser exterminado. Estas son algunas de las nuevas 
subversiones maricas de la literatura colombiana. Estas son también sus luchas contra 
la censura automática del estereotipo, contra el acecho mortal del Sida, contra una 
hegemonía oscurantista y tergiversadora. Con la ayuda de la sustancia ilusoria de la 
literatura y con la complicidad de editoriales cada vez más involucradas, estos 
escritores han confrontado a sus lectores con narraciones en las que el deseo, los 
cuerpos y los amores dejan la clandestinidad y se hacen finalmente visibles. 

Pero esta instancia de visibilidad implica un gran riesgo. La naturaleza diversa de 
los cuerpos narrados es razón suficiente para agrupar a sus autores bajo el peso 
reductor de una etiqueta y decir, simplemente, que tal escritor es gay, marica, maricón, 
cuir o queer, lgbtq o xyz, que bienvenido al ruedo, que ya era hora y que buena suerte. 
Ocupar un espacio delimitado y un pequeño nicho de mercado bajo una sigla común 
es más una condena que un acto subversivo. Leer así a estos autores es confinarlos en 
una prisión. Plumas potencialmente subversivas quedan atrapadas en una suerte de 
jaula de las locas para ser vistas desde una distancia prudente. Aquello que muchos no 
pueden aceptar es que a pesar de la distancia las similitudes son inapelables. Las 
experiencias de los colombianos lgbtqi+ son, ante todo y, en primer lugar, 
fundamentalmente colombianas. La especificidad de estas experiencias y de estas 
representaciones literarias no radica en el uso libre y feliz de los orificios del cuerpo 
humano o en la intensidad teatral de géneros y sexualidades multicolores. Se encuentra 
en el trauma inevitable de ser colombiano y marica al mismo tiempo. Esta dolorosa 

                                                   
24 Fernando MOLANO VARGAS, Vista desde una acera, Bogotá, Alfaguara, 2012, p. 85. 



 
 
 

14 

intersección complica la ya difícil experiencia de hacer parte de una sociedad 
radicalmente dividida por el odio. Urge entonces una lectura desde la empatía que 
trascienda el encasillamiento de la etiqueta y que reconozca la humanidad en estos 
cuerpos y en estas vivencias. 

  



 
 
 

15 

Bibliografía 

BETTER, John, Locas de felicidad. Crónicas travestis y otros relatos, Barranquilla, 
Editorial La Iguana Ciega, 2009. 

 
CAPUTO, Giuseppe, Un mundo huérfano, Bogotá, Random House, 2016. 
 
CASTAÑO GUZMÁN, Ángel, “Letras al margen: John Better y la literatura LGBT”, El 

Espectador, agosto 31 de 2015. 
 
FERNÁNDEZ L’HOESTE, Héctor D, “La Virgen de los sicarios o las visiones dantescas 

de Fernando Vallejo”, Hispania, 83.4, 2000, pp. 757-767. 
 
“Fernando Molano”, El Tiempo, junio 26 de 1992, Sección Archivo. 
 
La luciérnaga, abril 19 de 2013, Caracol Radio. 
 
MANRIQUE SABOGAL, Winston, “Giuseppe Caputo: ‘El sexo no solo es lugar de 

placer, también puede ser de destrucción’”, WMagazín, septiembre 18 de 2017. 
 
MOLANO VARGAS, Fernando, Todas mis cosas en tus bolsillos, Medellín, Editorial 

Universidad de Antioquia, 1997. 
—, Un beso de Dick, Bogotá, Editorial Babilonia, 2005. 
—, Vista desde una acera, Bogotá, Alfaguara, 2012. 
 
OSPINA, Luis, La desazón suprema. Retrato incesante de Fernando Vallejo, 2003. 
 
PREMAT, Julio, Héroes sin atributos: figuras de autor en la literatura argentina, 

Tierra firme, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 2009. 
 
SANTAMARÍA, Germán, “Prohibir al sicario”, Revista Semana, noviembre 6 de 2000. 
 
VALLEJO, Fernando (trad. Michel BIBARD), La Vierge des tueurs, París, Le livre de 

poche, 2011. 
—, La Virgen de los sicarios, Bogotá, Alfaguara, 2008. 


