
 1 

 
 
 

Numéro 11 (2) juin 2022 
_____________________________________________________ 

 
Miscelánea Colombia. Poéticas, vituperios y polémicas en torno a la 

literatura colombiana contemporánea 
_____________________________________________________ 

 

Divagaciones al margen de una intervención de Carolina Sanín 
 

Federico CALLE JORDÁ 
Universidad Paris 8 Vincennes Saint-Denis 

 
 
Resumen 
Partiendo del texto de Carolina Sanín que aparece en este volumen, el autor de esta 
divagación intenta restituir mediante una extrapolación deliberadamente 
quisquillosa aspectos de dos teorizaciones imbricadas. La primera es la formalización 
por la autora del insulto en la obra de Vallejo, al que describe como súplica y saludo. 
La segunda, más especulativa, postula que en esa reflexión crítica de Sanín sobre 
Vallejo reside un esbozo de su propia poética. Intento primero demostrar que la 
disposición del insulto que es para Sanín el contenido profundo de la obra de Vallejo 
describe la topología huidiza del lugar arriesgado en la que su obra reciente se 
construye. Luego, trato de esquematizar la reflexión que lleva a cabo Sanín sobre las 
implicaciones del uso de la segunda persona en el insulto vallejiano: la atención al 
“tú” que es la injuria es una súplica por que ése “tú” confirme al “yo” en su existencia, 
lo saque de su soledad amenazada, a la vez salvándolo y deshaciéndolo. Esta 
negación-afirmación suplicante es, como lo señala Sanín, lo propio de la mística; 
trato de demostrar que es también la matriz y el desencadenamiento de la escritura 
de la autora. A través del comentario de Vallejo que propone Sanín podemos ver una 
teoría de su propia literatura, una petición por una literatura que vaya hacia lo 
desconocido de la subjetividad, sin satisfacerse del guion y de la anécdota, de la idea, 
el argumento o la descripción–del contenido–, y que sea el ensayo siempre 
incompleto, pero siempre reiterado, de lo que es ese sitio huidizo, la persona. 
Termino postulando que como en el Dhikr del sufismo, la variedad del “tú” insultado 
que nota Sanín en Vallejo, la llamada a personarse de las alteridades que es su obra 
reciente es una búsqueda infinita, sin sosiego, de un nombre para la voz que insulta. 
 
Resumé 
À partir du texte de Carolina Sanín contenu dans ce volume, l’auteur de cette 
digression tente de restituer, au moyen d’une extrapolation volontairement 
minutieuse, des aspects de deux théorisations imbriquées. La première est la 
formalisation par Sanín de la notion d’insulte dans l’œuvre de Vallejo, qu’elle décrit 
comme un plaidoyer et une salutation. La seconde, plus spéculative, postule que 



 2 

dans la réflexion critique de Sanín sur Vallejo se cache une ébauche de sa propre 
poétique. Je tente d’abord de montrer que la disposition de l’insulte qui est pour 
Sanín le contenu profond de l’œuvre de Vallejo décrit la topologie insaisissable du 
territoire audacieux dans lequel se construit son œuvre récente. J’essaie ensuite de 
schématiser la réflexion de Sanín sur les implications de l’emploi de la deuxième 
personne dans l’insulte de Vallejo : l’attention portée au « tu » que constitue l’insulte 
est une supplication pour que ce « tu » confirme le « je » dans son existence, pour le 
faire sortir de sa solitude menacée, à la fois pour le sauver et le défaire. Cette 
négation-affirmation suppliante est, comme le souligne Sanín, ce qui est propre au 
mysticisme. J’essaie de montrer qu’elle est aussi la matrice et le déclencheur de 
l’écriture de l’autrice. À travers le commentaire de Sanín sur Vallejo, nous pouvons 
voir une théorie de sa propre littérature : un plaidoyer pour une littérature qui va 
vers l’inconnu de la subjectivité, sans se contenter du récit ou de l’anecdote, de l’idée, 
de l’argument ou de la description–du contenu ; une littérature qui est la tentative 
toujours inachevée, mais toujours réitérée, de ce qu’est ce lieu insaisissable, la 
personne. Je conclus en postulant que, comme dans le Dhikr du soufisme, la variété 
du « tu » insulté que Sanín note dans Vallejo, l’appel à personnifier les altérités qui 
caractérise son œuvre récente est une recherche infinie et implacable d’un nom pour 
la voix qui insulte. 
 
Palabras clave: insulto, mística, teoría de la enunciación, Fernando Vallejo, 
Carolina Sanín, poética. 
 
Mots-clés : insulte, mystique, théorie de l’énonciation, Fernando Vallejo, Carolina 
Sanín, poétique. 
 
Plan 

Vallejo/Contenido 

Vallejo/Género 

Vallejo/Lugar (Sanín/Lugar) 

Vallejo/segunda persona 

Vallejo/mística 

Las texturas del vocativo/(Sanín, segunda persona, mística) 

Bibliografía 

 



 3 

El texto de Carolina Sanín “Imprecación y saludo amoroso” es una sucinta 
argumentación; puede que sea una etapa previa o una versión en limpio posterior a la 
propuesta de lectura de la obra de Fernando Vallejo que la escritora dio un día 
lluvioso de otoño de 2017 en París. 

De esa tarde no poseo archivos o huellas suficientes a los cuales referirme fuera del 
dicho artículo. Lo siguiente puede ser leído como un intento de restitución postulada 
de una serie de cosas en las que la ponencia y el artículo pueden hacer pensar; una 
evocación, partiendo desde los márgenes y los intersticios, de reverberaciones 
posibles en otros sitios. Una deliberada extrapolación. 

Aspiro a rastrear lo que acecha de manera virtual, potencial, desde el texto 
presente y el recuerdo de la ponencia. Que eso que busco sea conjetural no le quita 
eficacia o certeza a su acción en los comentarios siguientes. 

El ejercicio es pues una exploración de los linderos del texto, de los umbrales que 
abre y que hacen que lo que en él se dice de Vallejo desborde su cauce para irse a 
espejear anegando otros campos–en particular los de la obra reciente de Carolina 
Sanín, Somos luces abismales (2018) y Tu cruz en el cielo desierto (2020). El axioma 
del que parto es simple, consiste en suponer que los autores no pueden comentar a 
otros autores sin hallar en ellos preguntas que ellos mismos plantean en sus propios 
textos. A contrapié o a contratiempo de Mateo (7, 2-4) o de Lucas (6,41), los 
urdidores de literaturas no pueden describir pajas en ojos ajenos sin describir a la 
larga las vigas que tienen en los propios, las que les andamian la mirada. Con 
términos más sabios, podría decir que hay un punto de fuga en el que las escrituras 
crítica y creativa solapan sus cercados confundiendo la exégesis y la eiségesis 
abriéndose espacios y resonancias amplificadas para la propia poética. Otra última y 
distinta manera de decirlo sería traficar el dicho según el cual al ver las barbas del 
vecino arder uno debe poner las suyas en remojo: Carolina Sanín en este texto al ver 
las barbas de Vallejo arder muestra que las suyas están entre la llamarada. 

Para demostrarlo examino primero la ponencia de manera lineal, e intento de este 
modo despejar los aspectos que Carolina Sanín nota en Vallejo. Una vez identificados 
esos rasgos propongo cotejar los ápices de teoría que desgajo de ellos con los dos 
últimos opus de la autora. Deliberadamente no me ocupo de los “trinos”1 o 
apariciones de la escritora en diversas redes sociales, de su actividad que por pereza 
genérica podría llamarse periodística–recientemente compendiada en Pasar 
fijándose (2020, I)–, de los aforismos de Girolamo Vico Acquanera ni de la obra 
anterior a esta presentación. Propongo dos escusas a esa omisión: mi menor manejo 
de dichos textos; la convicción o la esperanza de que, aliquid stat pro aliquo, lo que 
se diga aquí también valdrá allí de alguna manera. 

Vallejo/Contenido 

En ¡Llegaron! (2015), Fernando Vallejo ha escrito un pasaje cuyo contenido se repite, en 
distintas versiones, en otros muchos lugares de su obra. 

La primera frase de la demostración de “Imprecación y saludo amoroso” parece ser 
un mero diagnóstico de la recurrencia del improperio en la obra del escritor 
antioqueño. El fragmento que introduce viene a ilustrar la primera idea, y a partir de 
él, mediante el comentario, se inducirá la teorización posterior sobre el uso de la 

                                                   
1 Carolina SANÍN, Pasar fijándose, Bogotá, Penguin Random House, 2020, p. 16. 



 4 

maldición. Esta frase cumple con creces con esas funciones y es transparente: no 
estoy poniendo en duda en lo absoluto su precisión terminológica ni su eficacia 
argumentativa. La mala fe que me permite abrir mi propia argumentación es una 
consciente búsqueda de la quinta pata del gato. Lo que me interesa es recorrer la 
densidad de esa transparencia: si se mira con celo, si se pone en resonancia con otros 
textos de la autora, es casi hermética. 

Noto pues que el pasaje no se repite: no encontraremos un pasaje idéntico en otras 
partes de la obra. Lo que se repite es el “contenido” en “diversas versiones” en otras 
partes de las que se dice que son “muchas”. Subrayo aquí en un número muy 
restringido de palabras, entre verbos y adjetivos, una tensión semántica entre por un 
lado la repetición, que contiene sedimentada la idea de la identidad –lo mismo– y por 
otro lo diferente o distinto, la alteridad, la multitud. Lo que se repite, según esta frase, 
es algo que varía: el contenido. Subrayo esa noción eficaz y vaga, borrosa, de 
“contenido”. Mi subrayado si bien juzga no enjuicia: esa vaguedad es crucial puesto 
que coincide con lo que Carolina Sanín demuestra en el segundo párrafo. 

Lo interesante de ese “contenido”, es que leído con quisquillosa demora no parece 
tener definición detenida: no se refiere a lo que el texto cuenta —lo que narra, lo que 
en él sucede desde un punto de vista de la diégesis; la repetición que postula no es la 
de una cita o reescritura que pudiesen ser formas de identidad reconocible, así fuese 
parcial; tampoco, y con imprecisión similar, habla de lo que el texto dice. Ese 
“contenido” no parece corresponder a ninguna de las respuestas que uno podría 
esperar usualmente ante la pregunta “¿qué contiene el texto?”. No es sinónimo exacto 
de “significado”, no corresponde a la noción de “información”, no se puede resumir ni 
esquematizar en elementos narrativos. El contenido al que alude lleva en sí la 
sospecha de una insatisfacción, una distancia, una pregunta a la cual las respuestas 
básicas a las preguntas literarias canónicas no dan de lleno. Un no sé qué ante el cual 
los datos tópicos –¿Quién? ¿qué? ¿cuándo?– quedan balbuciendo2. Es algo que esas 
cantidades no miden, no contienen. 

En una frase de Tu cruz en el cielo desierto Carolina Sanín evoca la literatura de 
“los señorones conservadores de las letras” cuya escritura es la “de la anécdota, de la 
herencia formidable y la trama amenísima”3 . Esa es la literatura contenida, la que se 
resume, la que satisface, en la que se entra por un sitio y se sale por el otro, y que le 
transfiere al lector aseñorado lo que ya sabía, lo que reconoce como propio y lo 
sosiega. Lo que aquí pasa a señalar Carolina Sanín con respecto a Vallejo es lo 
contrario: su contenido no es contable, ni narrable, ni medible. Es una serie de 
nociones vagas como tono, contenido, manera, cuya vaguedad no es una imprecisión 
sino un trabajo de las categorías por los bordes: un valor diferencial que se inventa 
haciéndose, una literaturnost esquiva. 

El “contenido” aquí es pues aquello que se repite sin ser lo mismo nunca, que se 
define por trabajos de negación y diferencia con lo previo, manteniendo a la vez la 
evidencia de ser lo mismo y la indefinible diferencia de lo parecido. Esbozada en un 
parpadeo de frase aparentemente inocente, esa noción de contenido contamina el 
contorno de todos los contenidos: los horada, los erosiona, los desborda, los inquieta. 

                                                   
2 Aludo al Cántico Espiritual de San Juan de la Cruz. 
3 Carolina SANÍN, Tu cruz en el cielo desierto, Bogotá, Laguna Libros, 2020, p. 80. 



 5 

Vallejo/Género 

De “No es un texto crítico” a “Es una maldición, o […]”. 

Esta última demostración es obviamente a posteriori: trato de hacer un cliffhanger 
retórico con ella cuando es una simple glosa de lo que Carolina Sanín escribe en el 
párrafo siguiente: la muestra del contenido recurrente y variable de Vallejo no tiene 
ni objeto ni argumento. Noto que en este párrafo tampoco será definido nunca el 
“contenido”. Más bien, lo que este párrafo comenta es una inquisición del texto según 
lo que podría ser su “género”, su pertenencia a un tono o forma identificable dentro 
del repertorio de tipos. Se define el contorno del texto por restas: no es un texto 
crítico, no es un texto que se deba tomar en serio, tampoco es un texto humorístico. 
Está a la vez más acá y más allá de esos taxones. Incluso cuando la identificación 
afirmativa parece llegar (“es una maldición”), es inmediatamente modulada por una 
alternativa (“o”), que relega a la categoría encontrada a lo que “casi” es el texto, a lo 
que es siempre “casi”. El género del fragmento propuesto por Carolina Sanín es 
definido por negación: es una resistencia, una corrosión, una duda de la clasificación. 
Son una alternativa o un matiz que impiden que la imagen se detenga en su nitidez. 
La definición que da Carolina Sanín del género del fragmento de Vallejo es un ensayo 
o una experiencia de los límites de los géneros contra los cuales proyecta la silueta del 
texto: si el texto cabe adentro el borde no abraza con ceñimiento suficiente, si no cabe 
adentro reboza, desborda, ahoga al borde. Como Alicia al principio de la novela de 
Lewis Carroll, o queda demasiado grande o queda demasiado chiquita, no se ajusta. 

Más allá de la reflexión crítica sobre las categorías genéricas, Carolina Sanín 
parece siempre estar urdiendo desfases análogos a este. En Somos luces abismales 
abundan las tematizaciones de zozobras, desasosiegos y carreras semejantes: 
 

Yo estaba tranquila, buscando semejanzas, sin saber que llevaba adentro la tristeza que ahora 
me empuja y me detiene. No es una tristeza provocada por haber tomado este camino, sino por 
sospechar que solo se puede ir hacia adelante por un camino insuficiente, único, sin que uno 
sepa si es la vida o la orilla de la vida4. 

 

Valga aquí para el género esta definición: es un horizonte que se desliza en cuanto 
se alcanza. Es lo que trenza al vértigo de la acumulación de las diferencias negativas 
con la imagen estática que lo suspende en un espejeo momentáneo, aquella en la que 
fugazmente aparece inequívoco el objeto definido justo antes de huir inadecuándose. 
Quien conozca la producción reciente de Carolina Sanín podrá juzgar de la similitud 
del movimiento aquí descrito con sus textos en los que el relato, el ensayo y el poema 
más que lindar o desbordarse los unos a los otros se imantan y rehúyen, se 
incomodan y serenan, se agotan y desembocan sin nunca resolverse, sin entrar en la 
facilidad de lo meramente mixto. Como lo mestizo, sus últimos escritos mantienen el 
conflicto de sus linajes internos sin que ninguno sea más que el otro, sin por lo tanto 
solventarse en promedios, sin armisticios. 

Vallejo/Lugar (Sanín/Lugar) 

“o la puesta en escena del deseo de maldecir”/ “se trata de un pasaje–y de una 
disposición” 

                                                   
4 Carolina SANÍN, Somos luces abismales, Bogotá, Literatura Random House, 2018, p. 87. 



 6 

Partiendo de estas dos frases truncadas podemos ver otra hipóstasis, otra 
sinonimia parcial de lo que aqueja al género o al contenido con una incertidumbre 
arrebatada: la de lo que podríamos llamar una topología. 

En el momento en que la autora raya en la definición de lo que es el texto de 
Vallejo (“una maldición”) otro gesto sobrepasa y deja atrás el agarre en el que una 
definición hubiese podido apresar al objeto. Ya no es la maldición en sí misma, 
presente a sí misma, evidente ante sí misma, evidente por el significado de lo que 
dirige el maldiciente al maldito. Es una puesta en escena de ella: una distancia desde 
la cual la voz maldiciente se desdobla en dos, para maldecir y a la vez verse 
maldiciendo, creando un campo tenso entre lo que se dice y lo que se mira decirse. 

Por eso tal vez se podría insistir sobreinterpretando un poco lo que Carolina Sanín 
escribe unas líneas más tarde cuando dice que más que un pasaje, la maldición se 
repite no tanto por lo que contiene sino por su “disposición”. El sentido de esta 
palabra en este contexto es probablemente el de la “aptitud” para la invectiva de 
Vallejo, una soltura para maldecir que proviene de su recurrencia y afianza a la vez el 
hábito de hacerlo. Sin embargo, podemos oír en “disposición” la acción y efecto de 
disponer, algo como una distribución, o incluso un dispositivo, que sería lo que se 
repite de un insulto de Vallejo al otro. Si el insulto es a larga y a la corta un saludo, es 
también porque en él siempre se desdibuja un recorrido plurívoco entre varios polos 
que tiende al espacio en el que se juega la comunicación. 

Escribe Carolina Sanín en su argumentación que “El insulto está impulsado—
disparado—”, que “la imprecación blasfema se presenta como un camino espiritual, 
un camino hacia la experiencia de Dios”, y que es “un transporte”. También escribe 
que “el autor del insulto enjuicia”. Estas afirmaciones aparecen en momentos muy 
disímiles y dicen cosas distintas. Sin embargo, en todas hay una disposición análoga: 
más que una estructura, es una dramaturgia casi espacial, un casi-relato que antes de 
cualquier otro ademán narrativo o argumentativo despliega un lugar. Es un 
dispositivo que explaya un lugar, la ardua superficie, la diferencia o distancia que 
separa al que impreca de aquél a quien impreca. Una vez esa distancia tendida por el 
proyectil del insulto, tiene una suerte de resaca, un retroceso que sin devolver el 
insulto vuelve a recorrerla retornando la tensión a quien insultó, subrayando el 
carácter escénico de la imprecación. Por decirlo de otro modo, la intensidad de la 
atención hacia lo imprecado parece postularlo, sin embargo, una vez que suena ese 
insulto el silencio de lo insultado voltea la mirada hacia el trayecto que el insulto 
recorrió, y vuelve hasta su fuente, demostrando su soledad y que la escena era un 
monólogo. 

En todo cuanto nota sobre Vallejo, Carolina Sanín tematiza esa distancia que no se 
mide en idas y en vueltas sino en un enlace solapado de ligaduras y cortes múltiples. 
Uno emite, y con esa emisión postula el polo de llegada, el otro. El vejador, con una 
mezcla de apuesta y súplica constituye al insultado como oído al otro lado del insulto. 
De manera simultánea observa el itinerario de lo emitido. Ésta se mide por la 
duración o campo del insulto, de su eco, de la víspera de su respuesta. El lanzamiento 
de la afrenta establece el trecho que separa al insultador de aquél insultado que su 
insulto postula. Una vez medida esa distancia, mirada la trayectoria, el que ultraja se 
puede situar, oír los oprobios que dice y sentirse, constituirse como persona. Todo 
esto ocurre en coincidencia, y todo esto está amenazado por la duda de si el otro sí 
oyó, de si el otro sí existe. Por decirlo de otro modo, el insulto que zahiere también 
peligra, ese peligro mismo le da su visceralidad. Esa posible ida sin vuelta del 
insulto–o más bien, ese retorno hacia quien impreca del insulto como silencio posible 



 7 

del imprecado–, es lo que hace que el insulto pueda ser un saludo, una petición, un 
despecho implorante: 
 

El insulto está impulsado –disparado– por la intensa intención de ser considerado –amado, 
odiado– por el otro. El autor del insulto se entrega al otro, se pone en sus manos y pone en la 
voluntad del otro todo afecto y afección que podría recibir. La imprecación es un llamado 
urgente y unívoco de atención, un clamor amoroso y abandonado. 

 

Giorgio Agamben se interroga en Estancias sobre el lugar en el que están las cosas 
que no existen5, comentando una pregunta de Platón (“¿Dónde está el capriciervo, 
donde está la esfinge?”). Responde que probablemente no estén en ningún lugar, 
puesto que esos animales son ellos mismos lugares (topoi en griego), y que habría 
que: 
 

pensar el “Lugar” no como algo espacial, sino como algo más originario que el espacio; tal vez, 
según la sugerencia de Platón, como una pura diferencia, a la que corresponde sin embargo el 
poder de hacer de tal modo que “lo que no es, en cierto sentido sea, y lo que es, a su vez, en 
cierto sentido no sea”6. 

 

Más tarde en el libro Agamben examina la figura de la esfinge y parece definir ese 
tipo de lugares como apotropaicos, es decir, aquellos que acercan a aquello que 
mantienen a distancia, que rechazan lo inquietante atrayéndolo y asumiéndolo 
dentro de sí, como los amuletos7. El insulto parece tener un funcionamiento análogo 
en lo que de él nota Carolina Sanín: anulación y condena de lo insultado, a la vez lo 
ensalza, lo enaltece, lo instaura. Dedica maldiciones, pero se dedica a lo maldito.  El 
insulto tiene pues una relación de comunicación con lo insultado que no comunica, 
no dice, no transmite, sino que erige y derruye a la vez. Lo interesante aquí es que no 
solo establece esa dualidad paradójica con lo que apostrofa, sino también con lo que 
emite el apóstrofe. 

En él, la voz que impreca se da entera en dirección al objeto al que le dedica su 
insulto, esa llamarada emitida es la voz misma, y la integridad de su dedicación la 
consume. El insulto por lo tanto es un poco un topos outopos, un sitio que no es un 
sitio, puesto que a la vez niega y afirma los dos polos que lo tensan. O más bien, según 
lo visto, es un lugar que contiene en sí mismo la duda de su posible inexistencia. 
Escribe Carolina Sanín que el Vallejo que insulta “bautiza al otro con su enunciación 
vocativa” y “entretanto se desbautiza”, y que por lo tanto la imprecación es “agente de 
una disolución que es integración” de quien insulta en el insultado. El que profiere la 
injuria concentra todo su ser en la atención al otro, haciéndolo existir durante la 
injuria que debe destruirlo, y a su vez sólo existe durante el ámbito momentáneo del 
vituperio. Ese reino que espejea entre la fusión deslumbrante y la callada ruina, esa es 
la “noche oscura”, la zona injuriante de Vallejo que le interesa a Carolina Sanín. 

Saliendo un poco del texto sobre el insulto de Vallejo, notemos que la 
preocupación por este tipo de sitios es constante en la escritura de Carolina Sanín. 
Los títulos de sus obras a veces aluden a lugares que no son lugares, a espacios que no 
son más que la suma de los arduos recorridos que los arrasan, sitios inalcanzables 
erigidos sobre silencios: el abismo de Somos luces abismales, el cielo desierto Tu cruz 

                                                   
5 Giorgio AGAMBEN, (trad. Tomás Segovia), Estancias: la palabra y el fantasma en la cultura 
occidental, Valencia, Pre-textos, 2006, p. 14. 
6 Ibid. p. 15. 
7 Ibid. pp. 233 y 248. 



 8 

en el cielo desierto, y el imposible e irrefrenable desplazamiento de Todo en otra 
parte (2005) –citando al mismo Fernando González que cita en este artículo. La 
meditación sobre la escritura es dada en la obra de la autora como rastreo topológico 
en búsqueda de una topología huidiza que construyéndose se mina, y que es por lo 
tanto apotropaica: “Uno escribe para saber dónde está. Porque se da cuenta de que 
nunca sabe dónde está”8. 

La expresión no puede sino abrir regiones diferentes, siempre allende, reiterando 
esa disposición que la escritora percibe en Vallejo: 
 

“La expresión es la apertura de un lugar externo donde se despliega y se dispone –donde toma 
posiciones y se ordena– lo que adentro tiene un orden incognoscible; lo que adentro existe 
increado”9. 

 
La escritura como lugar se define por su dispersión, por no poderla ceñir: 
 

“Escribir es perder la posición. Es manifestar que los ojos que me son desconocidos son todos la 
estrella central de la galaxia, y es hacer que lo sean”10. 

 

Los recorridos posibles en ella vuelcan la orientación, forman relieves ajenos que 
son paradojas en lugares que son paréntesis –espacios otros– de la diégesis, fuerzan a 
transitar de otros modos que los de las lecturas cómodas: 
 

“(Luces abismales: hay una caída larga que es una herida en la tierra, y abajo, entre la bruma, en 
el fondo –quien sabe si sea el fondo–, brilla una luz pequeña y firme, que concentra. Entonces la 
bajada es un camino y uno cae para remontarla haciéndose, bajo la luz, visible.)”11. 

 

La palabra, la voz, surgen de la profusión de líneas que se anudan y dispersan, 
creando dimensiones no representables en sistemas de referencia cartesianos, pues 
nunca dan una superficie lisa, homogénea: 
 

“De la encrucijada que era la fuente de la voz salía otra dimensión de la cruz, otro rayo: hacia 
delante, proyectado, sin imagen. Hacia el espacio sin sentidos. Hacia todos. Hacia mí venía la 
palabra”12. 

 

Para poder medir su posición, su magnitud, sus trayectorias, la escritura de 
Carolina Sanín no puede sino postular topoi regidos por ejes contradictorios, 
imposibles o inimaginables. Entre lo figurable y lo que no lo es aparece la diferencia, 
el camino en el que se va inventando el lugar de su escritura: 
 

“¿Sería posible un texto que no fuera un espacio? Sería compactísimo. No tendría aire: en él no 
sonarían las palabras. Sería denso como el núcleo de una estrella. Invisible para el ojo humano, 
como el núcleo de una estrella. Pesadísimo. Ilegible pero conjeturable, como el núcleo de una 
estrella. No sería un texto”13. 

 

                                                   
8 Carolina SANÍN, op. cit., 2018, p. 19. 
9 Ibid. p. 20. 
10 Ibid. p. 19. 
11 Ibid. p. 27. 
12 Carolina SANÍN, op. cit., 2020, p. 98.  
13 Carolina SANÍN, op.cit., 2018, p. 20.  



 9 

Carolina Sanín parece hacer del insulto vallejiano un espacio en el que el insultante 
reza a ese alguien que debiese estar al cabo de la injuria, y reza también porque 
alguien esté al cabo de la injuria. Mientras busca dar con el otro tanteando oprobios, 
la voz se traza y se borra a la vez. Esas trayectorias del insulto abren un espacio 
utópico, en el sentido etimológico de la palabra, un sitio que no es sitio. En esos 
límites sitúa ella también el campo en el que escribe, en el que se escribe. 

Vallejo/segunda persona 

“un enunciado en segunda persona, dirigido al lector” 

A pesar de las divagaciones exageradas, tiradas de los pelos, a las que me he 
entregado en las páginas anteriores, sostengo que lo que he extrapolado partiendo de 
algunas expresiones viene al caso. Lo que sí dice sin duda alguna Carolina Sanín con 
respecto al insulto de Fernando Vallejo es que lo crucial en él es su relación con la 
segunda persona, lo que se ultraja dentro de la diégesis (Dios, Colombia, la Iglesia, el 
Papa, las mujeres, los pobres, el ser humano, etc.), pero también el lector, convocado 
así sea parcialmente por la segunda persona. 

Sin tergiversar en demasía su sentido, de eso se trata la “disposición” de la que 
habla la autora cuando define lo que se repite en las diversas secuencias de 
exabruptos de Vallejo. Más que el contenido de los insultos, más que los insultos en 
sí, el rasgo identitario que nota Carolina Sanín en la obra de Fernando Vallejo es su 
tipo de relación con el lector, su capacidad de ponerlo en un terreno conocido. De 
hecho, el artículo puede ser leído como una tipología, una descripción de las formas 
que toma el magnetismo con el que Vallejo imanta ese vínculo. El nervio de la 
argumentación de la escritora es el estudio del nexo entre la voz que agravia y lo 
vejado, que mediante la segunda persona confunde con el lector a todo lo que Vallejo 
insulta.  

Insiste Carolina Sanín en el hecho de que, aunque a veces aparezca la tercera 
persona en los insultos de Vallejo, “el efecto de la imprecación siempre es el de un 
enunciado en segunda persona” dándole al conjunto un cariz vocativo. Esta estrategia 
literaria, la de la narración en segunda persona, dirigida constantemente al lector o a 
instancias intermedias que terminan por ser el lector, no es un invento de Vallejo. Ya 
jugó con ellas Calvino en Si una noche de inverno un viajero…, ya lo volvió fantástico 
Hawthorne en “The haunted mind” de los Twice told tales, ya lo llevó al desespero 
Butor en La modification y ya abrieron con él los vanguardistas autores del Lazarillo 
de Tormes o La Odisea sus respectivas diégesis. Es, como en la publicidad, los libros 
de recetas, y los manuales de instrucciones de electrodomésticos, un método eficaz 
para implicar al lector en lo enunciado, presentificándolo. La inmensa latitud y el 
inmenso límite de las diversas suertes de tuteo al lector, es precisamente el hecho de 
que el tuteo tiende a hacer presente lo narrado, lo cual puede nivelarlo, 
comprometiendo a veces la inteligibilidad de la profundidad temporal del relato. 
Ninguno de estos truismos los trata directamente Carolina Sanín, alabado sea el 
señor. Lo que le interesa del carácter vocativo de las imprecaciones es que la vocación 
permite una intensidad que está a la vez más acá y más allá de lo narrable o de la auto 
figuración autorial de Vallejo, algo que se sitúa en los linderos donde la relación –en 
todos los sentidos del término, ya sea vínculo o relato– se hace incandescente. 

Lo primero que nota es que la imprecación de Vallejo es blasfematoria: insulta lo 
sagrado, pero afirma a la vez el carácter sagrado de lo insultado, engrandeciendo de 



 10 

este modo tanto la norma como su transgresión. En este sentido, la injuria 
blasfematoria adquiere un carácter erótico en el sentido de Georges Bataille14, levanta 
momentáneamente una prohibición sin suprimirla, incluso confirmando la 
prohibición para mayor goce15: “Para demoler, sacraliza. Al demoler, adora.” Lo 
interesante del análisis de Carolina Sanín al respecto de los insultos es la definición 
de lo vocativo que instaura: no se define por el uso de pronombres o palabras que 
sirven para llamar, no son apóstrofes; son una “atención absorta e invariable al tú”. 

Émile Benveniste dice en los Problemas de lingüística general que la tercera 
persona no es realmente, en un sentido estricto, una persona16. Partiendo de las 
denominaciones de las personas gramáticas en árabe clásico (la primera se llama “la 
que habla”, la segunda es “a la que uno se dirige”, la tercera es “la ausente”) el 
lingüista demuestra que lo que predica personalidad es la relación “yo-tú”: la primera 
y la segunda persona son a la vez las que están implicadas en el discurso, y aquello 
sobre lo cual habla el discurso: 
 

A la pareja yo/tú pertenece una correlación especial, que llamaremos, a falta de una 
denominación mejor, correlación de subjetividad. Lo que diferencia a “yo” de “tú”, es ante todo 
el hecho de ser, en el caso de “yo”, interior a lo enunciado y exterior a “tú” […]. Cuando salgo de 
“mí” para establecer una relación viva con un ser, encuentro o planteo necesariamente un “tú”, 
que, fuera de “mí”, es la única persona imaginable17. 

 
Precisa luego la definición: 
 

Podremos definir el “tú” como la persona no-subjetiva, frente a la persona subjetiva que “yo” 

representa: y esas dos personas juntas se oponen a la forma de la “no-persona” (=‟él”)18. 

 

La tercera persona no está implicada en el discurso, lo que su uso predica es 
precisamente que está fuera de la correlación de “yo” y “tú”, su marca o valor 
diferencial dentro del sistema de personas es que no está dentro del discurso: 
 

Porque no implica a ninguna persona, puede tomar a cualquier sujeto o no comportar ninguno, 
y ese sujeto, expresado o no, nunca se plantea como una “persona”. […] Todo cuanto está por 
fuera de la persona estricta, es decir, fuera del “yo-tú” recibe como predicado una forma verbal 
de la “3a persona” y no puede recibir otra19. 

 

La tercera persona es “una indicación de enunciado sobre alguien o sobre algo, 
pero no relacionado con una “persona” específica”, y por lo tanto su función es 
“expresar la no-persona”. Es por eso, explica Benveniste, que la tercera persona sirve 
entre otras cosas para predicar cosas20 , o que su uso para dirigirse a segundas 
personas (como en el “usted” español) saca a las dichas personas de la relación 
personal –ya sea por respeto o por desdén. A la tercera persona se la narra, se 
cuentan sus cuentos, se la calumnia o encomia, se la teje en ficciones o relatos, 
porque está allá, y se ve de lejos: no está aquí para hablarle. 

                                                   
14 Georges BATAILLE, L’érotisme, París, Minuit, 1957, p.42. 
15 Traduzco y reescribo una frase de Bataille. 
16 Émile BENVENISTE, Problemas de lingüística general, I, París, Coll. Tel Gallimard, 1966, pp 225-
236. 
17 Ibid. p. 232. Las traducciones de Benveniste son mías. 
18 Ibid. p. 232. 
19 Ibid. p. 231. 
20 Ibid. p. 230. 



 11 

La segunda persona en su sentido más estricto no puede ser en el discurso ni 
narrable, a menos que se vuelva una tercera escondida, porque la segunda persona 
siempre está enfrente. A la segunda persona se la puede acusar, juzgar, rogar o 
insultar: uno se le dirige. De alguna manera, el primer aspecto de lo que explica 
Carolina Sanín deja entrever un desarrollo coincidente: el insulto de Vallejo le otorga 
calidad de segunda persona a todo lo insultado, y lo instala en conversación. Mientras 
más insulta, más concede personalidad a lo convocado por el vituperio. El insulto es 
un llamado a comparecer dentro de una relación, un rayo de luz abductor que más 
que abstraer al objeto-persona, tuteado por la intensidad del agravio, relega a todo lo 
que exista fuera de él a la categoría de tercera persona, es decir, a la de no-persona. 
Por lo tanto, el ultraje ejerce algo como una teología negativa de la segunda persona, 
para llegar a la cual se va deshaciendo el resto puesto en omitidas nadas. Insultar 
consistiría en decir: “cuanto existes tú, la parte, y cuanto por lo tanto no existe el 
todo”. Todo lo que entre en esa relación de insulto adquiere personalidad, es decir 
que entra en la correlación subjetiva de la que escribe Benveniste. Todo cuanto no 
esté en ella se pierde. A esto Carolina Sanín lo define como saludo, marcando así la 
implicación de lo saludado –lo escarnecido– en el discurso. El tamaño o la 
importancia de lo que se trae a ese espacio de subjetividad puede ser equivalente al 
del mundo: en este “tú” todo cabe mediante el insulto anti demiúrgico –ella escribe 
“anti creador”– que a todo puede traerlo a la sarta de maldiciones que destruyendo 
instauran en el foco vejador. La verdadera destrucción es sin embargo la de lo que no 
entra en esa relación, que es deleznable. 

Se puede encontrar en ello algo similar a la noción de “disposición” previamente 
explorada: lo que importa no es tanto ni a quien se insulte, ni lo que se le diga, sino la 
capacidad que tiene la voz insultante de poner cara a cara con ella a todo lo que es 
“tú”, todo lo que es “no-yo” pero que está al alcance del discurso dentro de la 
“correlación subjetiva” de la que habla Benveniste. La obra de Vallejo, más que una 
intriga o que un contenido informativo, es comprendida por Carolina Sanín como un 
dispositivo que constela en una serie de relaciones análogas (siempre distintas pero 
siempre dispuestas según la misma interfaz re-enunciada) a las alteridades acercadas 
y alejadas a la vez dentro del campo imantado del insulto. Una vez que Carolina Sanín 
nota que en la obra de Vallejo la destrucción por el insulto y el amor se vuelcan el uno 
en el otro, ya lo que cada insulto dice se vuelve baladí y el sentido del insulto 
sobrepasa a su significado. El insulto ya no es semiótico sino semántico: “cuyo efecto 
y cuyo sentido no están en su significado, sino en su intención, en su intensidad, en 
su dirección y en su repetición”. 

El insulto de Vallejo, según Carolina Sanín oscila entre el reproche, la súplica, la 
acusación, el llamado o el regaño–todos modos que no se pueden dirigir a la tercera 
persona. Parece estar diciendo siempre, con amplia diversidad de tonos: “Óyeme, que 
te estoy insultando”. Escribe la autora que “el odio, como el amor, solo habla de sí 
mismo”, porque, odiando o amando, quien habla es la invención constante de su 
subjetividad por su discurso, por su persona. El envío de su discurso a la única 
persona que puede oír (“tú”) es lo que hace, lo que funda, a “yo”. 

Vallejo/mística 

Ese “tú”, esa parte en la que se concentra el vituperio, no es estable. Por lo tanto, el 
proceso de ofensa no puede sino ser repetido, como si su movimiento no pudiese sino 
volver a empezar, porque no da alcance a la plenitud del “tú” buscado por el gesto 



 12 

insultante. El gesto que zahiere, ya varíe los insultos, ya lo insultado, lanza trazos que 
como una asíntota roza sin lograr impactar ni unirse a la silueta de ese “tú” del que 
cada insulto es un nombre distinto y parcialmente sinónimo –y que a la larga es el 
nombre del lector, y el de Dios. Ahí es cuando en su argumentación Carolina Sanín 
interpreta la repetición como letanía, y con algo que es a la vez un recrudecerse y un 
desvanecerse de la voz insultante, lleva el insulto hacia la oración suplicante y de ahí, 
a la mística. 

La voz que intenta negar al otro agraviándolo lo afirma intensamente, y se confiere 
esa intensidad a sí misma; la voz que busca anular al otro sabe que esa anulación será 
la propia, y hacia eso tiende su cantaleta, su constante ruido puntual, y el silencio que 
a la larga persiste en ella. Del mismo modo –porque es lo mismo, pero por otro 
camino– el insulto como búsqueda es concebido por la autora como un medio de 
mantener el deseo del otro en el umbral de su satisfacción, que sería su pérdida. La 
extenuación de los nombres con los cuales ofender al otro, el rosario de insultos, por 
su repetición misma cobran el cariz de la llamada y el ruego. La minuciosa variedad 
de agravios se tiñe de patetismo místico: los agravios parecen buscar agotar las 
posibilidades para lograr dar con un nombre que responda y que en esa respuesta le 
dé a la voz su nombre propio. Mientras haya formas de mentarle la madre a algo la 
voz que insulta mantiene la posibilidad de seguir diciendo. Si se lograse la 
destrucción total de lo insultado, o que una intervención divina (del Dios que en 
Vallejo no existe) hiciese al mundo bueno o lo quitara, la voz insultante se esfumaría: 
esas son su esperanza y su amenaza, su puente y su abismo hacia el otro lado en el 
que un “tú” posible responde, ese es su “yo”. 

Las texturas del vocativo/(Sanín, segunda persona, mística) 

Al indagar sobre el valor del insulto en la obra de Fernando Vallejo, Carolina Sanín 
escribe que “el trabajo literario con el insulto se sitúa en las texturas del vocativo”. La 
metáfora táctil y el verbo de significado “situar” confirman el problema topológico 
con el que se estructura esta reflexión. En efecto, del insulto dije que Carolina Sanín 
decía que es como mínimo una disposición o un dispositivo que esbozaba un lugar. 
Traté de demostrar cómo ese lugar era un campo tenso, fundado y mantenido por 
recorridos certeros pero imposibles, en el que la escritura anda tanteando, tocando 
las superficies. Al centro, al borde y en cada tangente que raye la superficie del sitio 
sin cruzarlo o penetrarlo, se sitúa la segunda persona, bajo sus infinitos avatares. Ella 
está siempre justo detrás del “casi” que termina el gesto de alcance que da la primera 
y la define. Para buscarla, para matarla, para encontrarla, para no sentirse sola, y etc., 
la primera persona la busca, la nombra, la suplanta. La lista de todos sus ademanes 
posibles en todos los sentidos es el perímetro del ámbito del sentido. Cada uno de 
esos ademanes es un nombre dado al “tú” por el “yo”. Esto no se limita al insulto, sino 
que parece ser una poética cuya tematización, indagación y renunciación sirven a la 
vez de matriz y de desencadenamiento de la escritura para la autora. Traman a ese 
recinto que podríamos llamar “las texturas del vocativo” y que se puede considerar 
como una de las innumerables parábolas de la literatura que la autora propone –y 
que son de hecho, su literatura, inextricable alegoría de la literatura hecha literatura. 
Por ejemplo, la voz narradora de Tu cruz en el cielo desierto cuenta en un momento 
cómo en un performance se dedicó a describir objetos al azar. Este performance 



 13 

puede ser leído como: “durante mi acto tuve cosas frente a los ojos y en las manos, y 
las consideré adelante, en el camino del mundo, contra mi horizonte”21. 

Nótese que el horizonte se sitúa detrás del objeto visto por la primera persona, y 
sin embargo es suyo, pertenencia suya, e incluso ella misma: el horizonte con 
respecto al objeto buscado mediante el discurso está a la vez más allá de él, y más acá, 
en la primera persona. Es análogo o concomitante con el topos del yo postulado 
anteriormente. Lo interesante es que las diversas meditaciones sobre la relación entre 
la narradora, el objeto y la audiencia pueden establecer un topos similar. La 
narradora se pregunta en la misma página si el objeto descrito: “¿queda activado en 
el espacio entre la persona que describe y aquella para quien describe, o en ese 
espacio queda disuelto?” 

Valga entonces también por “yo” y por su discurso hacia “tú” lo que del objeto se 
dice: “Descubran en qué y cómo el objeto son ustedes mismos”22. Ahora bien, en la 
relación “yo-tú” las substancias no son estables y tienden a desdoblarse y remplazarse 
las unas a las otras: 
 

¿Qué tal que él me describiera, como las cosas que yo describí en mi función; que me tomara en 
la mano y dijera cómo soy, ante un público conformado por mí y por quienes pueblan mi 
memoria? 
Y qué tal que él fuera un objeto […] y yo lo sostuviera […] y pudiera sentirme relacionada con él, 
relativa a él, y que, a través de él, pudiera entrar en el mundo por otra puerta23. 

 

Los objetos proyectan al “yo”, que en seguida proyecta al “tú” en un vértigo hecho 
de éxtasis contemplativos que se suceden los unos a los otros. Del mismo modo, la 
frenética sustitución de una cosa por otra puede llevar al “tú” a remplazar a la 
totalidad, y viceversa: “si describo a mi amor y en mi parlamento digo el mundo, 
entonces el mundo ha correspondido a mi atención –a mi amor– y se me ha 
presentado, oyéndose decirse en mí”24. 

Cabe destacar los juegos de prosodia entre el pronombre personal “mí” y el 
adjetivo posesivo “mi”, que hacen exactamente la sustitución de la que hablamos, en 
la que “mi amor” es a la vez el amor que le pertenece a la narradora, pero también el 
amado, cuya distancia lo hace ir hacia la tercera persona de los pronombres átonos 
reflexivos, saliendo de la relación hacia el final de la frase. Sucede aquí lo mismo que 
con el insulto, que no vale por lo que significa, sino por la relación que establece, y 
por el enramado de relaciones que despliega entre la voz que insulta y el ancho y 
variado mundo al que insulta. Las cosas, todas las cosas del mundo, le permiten a 
Carolina Sanín establecer un despliegue análogo en Somos luces abismales: 
 

Imaginar es estar atento a lo que hay, buscar el lazo entre las cosas, reconocer y desbrozar los 
caminos que llevan de una a otra, y abrir caminos diferentes, que lleven de otra a otra. Es 
moverse a través de las cosas y con ellas: vinculándolas, vincularse25. 

 

Nótese el sufijo reflexivo que introduce al “yo” en el tejido. En Tu cruz en el cielo 
desierto también hay algo similar, rápidamente relacionado con el otro amoroso de 
cuya ausencia el libro es un mapa: 

                                                   
21 Carolina SANÍN, op. cit., 2020, II, p. 65. El subrayado es mío. 
22 Ibid. p. 75. 
23 Ibid. p. 71. 
24 Ibid. p. 71. 
25 Carolina SANÍN, op. cit., 2018, p. 22. 



 14 

 
A lo mejor la operación que yo trato de hacer en todas mis composiciones es sacar un conjunto 
de relaciones. No sé que otra cosa podría hacerse. A lo mejor podría sacar el producto cartesiano 
entre el poeta de china y yo, si conociera su conjunto26. 

 

La espacialidad de esa malla relacional aflora constantemente y la escritura puede 
pensarse como una topología de ese ámbito anudado de recorridos. La narradora de 
Somos luces abismales dirá: 
 

“cada tarea con la que ocupo el espacio es una manera de decir que estoy aquí y que ya no estoy 
aquí; que estoy yendo incansablemente hacia allá, de donde vengo”27. 

 
Y sobre todo: 
 

“aquí, en cambio, converso. Escribo para alejarme y acercarme”28. 

 

La palabra es ese progreso y regreso trenzado, esa trenza es el sitio que instaura. 
En Somos luces abismales la autora escribe: “este relato es el rastro posible; la red de 
encrucijadas con la que reconozco que eso me ha tocado”29. Su escritura puede 
pensarse, más que como géneros o como intrigas narrativas, como una bitácora de los 
diferentes gestos para dar con “alguien a quien decirle ‘tú’ y de quien no se quiera 
hablar”30, ese alguien del que la narradora dice “quiero que me desdibuje la cara, para 
quedar nuevamente a solas con nadie”31, en un proceso de mutuo reconocimiento y 
anulación similar al que nota en Vallejo, que se sitúa “entre perderse y hacerse 
soberano”32. La escritura, la invención de la subjetividad que es la escritura, es pues 
sinónima del “saludo amoroso” que el insulto permite descubrir, una búsqueda 
“enamorada de un gesto y un eco –de unas citas a la espera de una cita–”33, con el 
otro al que se le habla, cuyo encuentro sería el final de la palabra. 

Contra las “novelas del yo”, narcisistas y certeras con respecto a una subjetividad 
previa (el narrador, el personaje) Philippe Forest propone lo que él denomina la 
“heterografía”: “escritura de una alteridad radical que es, una vez más, aquella a la 
que nos confronta lo imposible dentro de esa ‘experiencia soberana’ en la que el 
sujeto se hace y se deshace a la vez”34. 

Carolina Sanín en sus dos últimos libros inventa una aventura similar que se puede 
rastrear en este comentario al insulto en Vallejo: una literatura que vaya hacia lo 
desconocido de la subjetividad, sin contentarse con el guion y la anécdota, de la idea, 
el argumento o la descripción –el contenido–, y que sea el ensayo siempre 
incompleto, pero siempre reiterado, de lo que es ese sitio huidizo, la persona. Para 
hacerlo, sus libros son muchas veces campos tensos en los que se constelan 
alteridades varias: en los intersticios entre ellas pasa la escritura. El intento parece 
dibujar la silueta de las diversas alteridades, esperando que de uno de esos contornos 

                                                   
26 Carolina SANÍN, op. cit., 2020, II, p. 100. 
27 Carolina SANÍN, op. cit., 2018, p.10. 
28 Ibid., p. 14. 
29 Ibid., p. 175. 
30 Carolina SANÍN, op. cit., 2020, II, p. 87. 
31 Ibid. p. 69. 
32 Carolina SANÍN, op. cit., 2018, p.27. 
33 Carolina SANÍN, op. cit., 2020, II, p. 76. 
34 Philippe FOREST (trad. F. Calle Jordá), «La novela y lo real, entrevista a Philippe Forest hecha por 
Laurent Zimmermann», Cuadernos LIRICO [En línea], 20, 2019. 



 15 

surja el dibujo, así sea fugaz y esbozado del “yo” y del “tú” deseados, entre cuyas caras 
borrosas se tiende el sentido.  

En algunas corrientes sufíes, los creyentes practican una forma de meditación que 
recita con desenfreno los muchos nombres de dios. Esto se denomina dhikr, lo cual 
significa “recuerdo”, y es tanto una rememoración de la parte de divinidad olvidada 
por lo creado como una exploración esotérica, una súplica por acceder a lo que de 
Dios se ignora. En cierta medida, el insulto de Vallejo en el cual indaga Carolina 
Sanín, que pasa en revista a la creación entera para darle un nombre con la secreta 
esperanza de que la creación le dé el suyo, es un dhikr. La escritura de Carolina Sanín 
también lo es, y eso busca, a la vez el “yo” y el “tú” que la abren, anulan y la 
mantienen. Así parece decirlo en todo caso: 
 

“No sé cuál será mi nombre. 
¿me asustaré el día en que lo oiga, si el día llega? 
¿Será uno familiar, o será uno que no he oído? 
¿Estaré inventándolo ahora mismo? 
¿y donde está quien lo conoce?”35. 
“Algún día sabré como se saluda. Cuál es el saludo exacto. Cómo saludar a cuantos imagino, 
como los perros a quien vuelve”36. 

Bibliografía 

AGAMBEN, Giorgio (trad. Tomás Segovia), Estancias: la palabra y el fantasma en la 
cultura occidental, Valencia, Pre-textos, 2006. 

 
BATAILLE, Georges, L’érotisme, Paris, Minuit, 1957. 
 
BENVENISTE, Émile, Problèmes de linguistique générale I, París, Coll. Tel 

Gallimard, 1966. 
 
FOREST, Philippe (trad. Federico Calle Jordá), «La novela y lo real, entrevista a 

Philippe Forest hecha por Laurent Zimmermann», Cuadernos LIRICO, 20, 2019, 
DOI: https://doi.org/10.4000/lirico.8920. 

 
SANÍN, Carolina, Pasar fijándose, Bogotá, Penguin Random House, 2020. 
—, Tu cruz en el cielo desierto, Bogotá, Laguna Libros, 2020. 
—, Somos luces abismales, Bogotá, Literatura Random House, 2018. 
—, Todo en otra parte, Bogotá, Planeta, 2005. 

                                                   
35 Carolina SANÍN, op. cit., 2018, p. 145. 
36 Ibid., p. 201. 

https://doi.org/10.4000/lirico.8920

