I ’Entre-dey;,-

Numéro 11 (2) | juin 2022

Miscelanea Colombia. Poéticas, vituperios y polémicas en torno a la
literatura colombiana contemporanea

Antropofagia, perspectivismo e indigestion

Christian GALDON
Université Paris 1 Panthéon Sorbonne

Resumen

Este articulo dialoga con el pensamiento del escritor colombiano Juan Cardenas
(1978) e intenta deconstruir algunos de los presupuestos epistemolégicos
comunmente asociados al ethos latinoamericano (la hibris que encarna la estética
barroca, el sujeto antropofago o el concepto de anacronismo). A partir de la
epistemologia chi’ixi que propone Silvia Rivera Cusicanqui buscamos “descolonizar el
saber” y pensar la problematica de la hibridez o heterogeneidad cultural (marca del
exceso latinoamericano) no a través de “la oposicién irreductible” o “la disyuntiva
paralizante” del modelo occidental sino a través de la asuncién de una epistemologia
en acto, o lo que es igual, a través una complejidad “comprendida y vivida” por la que
habra que orientarse.

Résumé

Cet article établit un dialogue avec la pensée de Uécrivain colombien Juan Cardenas
(1978) et tente de déconstruire certaines des hypotheses épistémologiques
communément associées a lethos latino-américain (Thybris incarnée par
Uesthétique baroque, le sujet anthropophage ou le concept d’anachronisme). En nous
appuyant sur l'épistémologie Chi’ixi proposée par Silvia Rivera Cusicanqui, nous
cherchons a « décoloniser la connaissance » et a penser le probléme de Uhybridité ou
de Uhétérogénéité culturelle (marque de U'exces latino-américain) non pas a travers
« lopposition irréductible » ou « la disjonction paralysante » du modele occidental,
mais plutot a partir du postulat d'une épistémologie en action, c’est-a-dire d’une
complexité « comprise et vécue » a travers laquelle il faudra s’orienter.



El canibal ha sido servido en bandeja. De modo que no
es tan “otro” lo que hoy se asimila por esto paisajes.

Es lo mismo disfrazado de “otredad”. Un plato con una
salsa exética, aunque facilmente digerible.

Ivan de la Nuez, El mapa de sal.
Querido Juan,

Espero que lleves bien estos tiempos pandémicos y que te encuentres al abrigo del
virus y la enfermedad. La altima vez que te vi, en el coloquio sobre la literatura
colombiana, el mundo todavia funcionaba. ¢Eran aquellos tiempos los buenos y estos
son los malos o, al contrario, como lo cree el socidlogo francés Bruno Latour, éste es
el tiempo bueno, el tiempo de la oportunidad, el de la ocasiéon para confinarnos y
dejar de devastar la Tierra? ¢qué piensas? (yo no lo tengo claro).

Recibi tu carta con entusiasmo. Cuando me disponia a abrirla con un cuchillo
pensé que debiamos ser unas de las raras personas del planeta que seguian
comunicandose de este modo. El ritual es conmovedor y, reconozcamoslo,
“deliberadamente anacrénico”, como te gusta decir a ti y a Borges. Yo diria que, como
todo gesto desprendido, hasta huele a esnobismo (volveré sobre el tema maés
adelante). Aunque, lo mas importante, en eso estamos de acuerdo, es el dialogo, el
cruce de ideas que nos habiamos impuesto sobre la literatura colombiana.

“Comer del muerto: las nuevas antropofagias”, asi encabezas la carta. Titulo genial,
lo reconozco, como tus ideas provocadoras, excelentemente expuestas (un reflejo de
tus novelas). Te preguntas por el estatus de la ficcién hoy, a sabiendas, dices, “de que
no podemos salvarla de sus nexos fundamentales con el mito”, de la contaminaci6on
de materiales y elementos heterogéneos. Revindicas el concepto-metafora de la
“Antropofagia” como el aporte de América Latina, como el “ethos” latinoamericano:
“se volvid nuestra manera de estar en el mundo”, “masticadores irreverentes de las
tradiciones mas remotas”, “consumidores pasivos de conciencias enlatadas”. El sujeto
antropofago se erige, segin escribes, en la base fundacional de una tradicién.
Asimismo, la imagen de la antropofagia te sirve para proponer una nueva concepcion
del tiempo des-linearizada, y haces del “anacronismo” una técnica, que deriva en un
saber hacer, el del antropo6fago.

Me parece que el manifiesto antropéfago de Andrade es una de las obras mas
interesantes del siglo XX latinoamericano. Comparto el entusiasmo por su
modernidad: su fuerza y su humor son devastadores. Lo prueba esta maxima de
actualidad en tiempos pandémicos: “Necesidad de la vacuna antropofagica. Para el
equilibrio contra las religiones de meridiano. Y las inquisiciones exteriores”. Pienso,
sin embargo, que, como ocurre con todos los manifiestos, la provocaciéon hace
pantalla y nos impide ver lo que verdaderamente se esconde detras, el juego
irreverente del dadaismo, esto es, el catecismo occidental (aquello mismo que
Andrade repudiaba). No hay que olvidar que éste habia pasado por Paris antes de
escribirlo (1912), y como tantos otros coetaneos suyos, supo bien “comer del vivo”, es
decir, de las florecientes vanguardias europeas (cadaver més que exquisito). Y yo
me/te pregunto: ¢por qué siempre Paris? No s6lo antes sino también ahora épor qué
ir a buscar afuera lo que ya se tiene en casa? Entiendo que de eso justamente se trata
la “glotoneria” latinoamericana. Ellos me juzgan, yo me los como. A través de la
deglucion se resignifican los valores, se des-activa el poder del “otro”, el peso de la
balanza bascula. Como estrategia politica, como credo militar y casi diria, como

2



filosofia de vida, me parece brillante: no combatir sino utilizar la energia del
enemigo, su fuerza, para emprender un nuevo impulso, para contratacar (al menos
esto nos ensefian las artes marciales chinas y japonesas). El problema es que,
contrariamente al método oriental, en donde el gesto se encamina hacia el
desprendimiento, el equilibrio, el vacio, en América Latina la ingestion de la alteridad
traduce acumulacion, abigarramiento, exceso. Todo el siglo XX hemos tratado de
teorizar esta hibris hasta el punto de hacer de ella un elemento constitutivo de la
esencia de lo latinoamericano. Los imagenes o nociones de barroco (Sarduy),
transculturacién (Fernando Ortiz) neobarroso (Ernesto Perlongher), abigarramiento
(René Zavaleta), y claro esta, de antropofagia (Oswald Andrade), testimonian de esta
heterogeneidad y esta desmesural. Por mi parte, pienso que el otro, el deglutido, el
muerto, sigue estando demasiado presente (vivo) en nuestro estobmago, es decir que,
es como si todavia siguiera colonizdndonos desde dentro (como un intruso que hace
entrismo politico). Y esto se debe, en mi opinién, a que seguimos jugando la partida
con las reglas del juego occidental, con su marco epistemolégico, conectados al gran
conmutador de la dicotomia: de un lado el pensamiento de “lo mismo” y del otro,
valga la redundancia, el pensamiento del “otro”. El primero monolitico: racionalista,
comprende la ciencia, la 16gica, la escritura, el pensamiento occidental en una version
muda y caricaturizada al extremo. El segundo mas variado y exoético: intuitivo,
natural, pre-logico, salvaje y oral, “la reaccién contra el hombre vestido”, como dice
Andrade en su manifiesto. El dualismo simplifica algo que, en realidad, es mucho
mas complejo, y ni siquiera, tratando de invertir la situaciéon, como hizo primero
Andrade como su propuesta de la antropofagia, ni Eduardo Viveiros de Castro, desde
el modelo perspectivista, se ha logrado lo que ha mi juicio es mas importante,
descolonizar el saber. El caso del segundo es paradigmatico y merece ser revisado,
pues, como bien sabes, Viveiros de Castro trata de dar continuidad al gesto de
Andrade. Asi lo reconoce €l mismo:

[...] veo el perspectivismo como un concepto de la misma familia politica y poética que la
antropofagia de Oswald Andrade, esto es, como un arma de combate — indios y no indios
mezclados — contra la sujecion cultural de América Latina a los paradigmas europeos y
cristianos. El perspectivismo retoma la antropofagia oswaldiana en nuevos términos2.

¢Cual es esa novedad? Perdoname que me detenga aqui un instante. Recordemos
que el perspectivismo parte de dos presupuestos que (a priori) estdn fundamentados
en el pensamiento amerindio. El primero de ellos es el de que “el punto de vista crea
el sujeto” (proposicion perspectivista por excelencia), y no, como se pretende desde el
relativismo y constructivismo occidental, que “el punto de vista crea el objeto”. El
segundo presupuesto, por su parte, es el de que “todo ser viviente es un ser pensante”
(el otro existe luego piensa), lo que genera una multiplicidad de mundos y puntos de
vista en donde los no-humanos son considerados como sujetos humanos (vision
animista), y al contrario, los humanos pueden ser considerados por los no-humanos,
asimismo, como no-humanos (visién especulativa) : “El sujeto no es quien se piensa
(como sujeto) en la ausencia del otro; es quien es pensado (por otro, y frente a éste)
como sujeto”s, afirma Viveiros de Castro. En este sentido, las perspectivas son

t Al respecto, los yanquis, mas pragmaticos, también mas ambiciosos, lo llaman posmodernismo, un
concepto imperio que, como sus ejércitos, ha colonizado el imaginario cultural de la globalizacion.

» Eduardo VIVEIROS DE CASTRO, La mirada del jaguar. Introduccioén al perspectivismo amerindio,
Buenos Aires, Tinta Limon, 2013, p. 94.

3 Ibid., p. 82.



fuerzas en lucha, se trata de evitar ser capturado por una perspectiva ajena. Esta
antropologia virtualmente amerindia basada en una combinacién de perspectivismo
interespecifico y ontologia multinaturalista es una reconstruccion, si, de algunos
elementos de la imaginacion conceptual amerindia, pero es una reconstruccion
realizada en los viejos términos “de una imaginacion filosofica occidental que va de
Leibniz a Deleuze, pasando por Nietzsche y Whitehead”4. Una antropologia que,
como sefiala Pierre Déléage, no se preocupa “sino marginalmente de lo que los
amerindios piensan en toda su diversidad y su creatividad”, y que no duda (una vez se
ha librado de todo escrtipulo epistemologico), en recubrir la voz de estos con la suya.
En definitiva, “una antropologia, supuestamente, inspirada de las cosmologias
amerindias, pero proveniente, en los hechos, de las filosofias del Quartier latin de
Paris”s. Operacion de trilero: hacer pasar algo por lo que no es. Es decir, autofagia
mas que antropofagia: pues en este caso el otro es el mismo, y el banquete, un
banquete narcisista. Tengo la impresiéon de que algo similar ocurre cuando en
América Latina se trata de reivindicar cierta autenticidad (un ethos propio) para su
literatura; se toma a los amerindios por rehenes, y se hace de ellos marionetas
antropofagas, salvajes irremisibles, que hablan, sorpresa mayuscula, la lengua del
colonizador (los Agamben, Ranciére, Badiou, Didi-Huberman son mas leidos en
América Latina que en Francia como ya ocurrié con los postestructuralistas en
EE.UU).

Respecto a la articulacién que haces entre la antropofagia y el anacronismo, entre
el mito y la ficcion, tu reivindicaciéon de lo impuro y de lo contaminado para hablar de
la literatura colombiana, éno te parece que tropiezas con dos evidencias o
tautologias? En el origen del mito, como nos lo muestra Blumenberg en su trabajo
monumental sobre la cuestion, estan los poetas (la ficcion), esos mentirosos que
Platon queria expulsar de su Republica. Otra cosa diferente, cierto, es el uso que se
hace tanto del uno (del mito) como de la otra (la ficcion): el nazismo puede ser leido
como un mito degenerado, si, pero también como una ficcion distépica o una novela
de terror realizada. La Iliada y la Odisea son obras de ficcion, leidas continuamente,
sin embargo, desde la perspectiva del mito. Me parece entonces que, mas que
contaminacion hay continuidad entre estos dos elementos, depende de la gradacion y
del sentido que queramos dar a las obras. Asimismo, reenviar a lo impuro o lo
contaminado para hablar del gran aporte de América Latina al debate (mito vs
ficcion) me parece que contribuye a reforzar el mito, o si quieres, la ficcién histoérica
delirante del cristiano puro versus indigenas/mestizos impuros y, por ende,
reconvertibles. Cuando los historiadores —los arquedlogos en primera linea— nos han
ensenado que no hay civilizacién, esto es, cultura, sin complejidad, sin
contaminacion, sin cruce (los europeos, la civilizacion grecolatina, siendo en este
caso, tan impura como lo pueda ser la cultura latinoamericana). Te reenvio al trabajo
monstruoso de Martin Bernal, Atenea negra. Las raices afroasiaticas de la civilizacién
clasica o a los estudios de Walter Burkert sobre la influencia del Oriente en la Iliada y
la Odisea (De Homero a los magos, la tradicion oriental en la cultura griega).

La cuestion del anacronismo merece un comentario aparte. Habiendo sido victima
del influjo, o mejor cabria decir, del embrujo Huberman-Agamben (yo mismo escribi
sobre el tema tomando como rehén a Daniel Sada) hoy en dia permanezco maés
escéptico acerca de la pertinencia y la operatividad del concepto. Primero de todo

4 Pierre DELEAGE, L’autre-mental. Figures de I'anthropologue en écrivain de science-fiction, Paris,
La Découverte, 2020, p. 125. (La traduccién es mia.)
5 Ibid., p. 141.

4



porque si el “anacronismo” es, como afirma Didi-Huberman, la “marca de la ficciéon”
épara qué reivindicarlo entonces? ¢para qué reafirmar algo que ya es? Me parece
evidente que un texto (cualquier cultura) esta atravesado/a por diferentes
temporalidades heterogéneas® que advienen simultaneas en el presente de la lectura
(¢Como pensar en un texto cuya vocacion fuera la de estar escrito en un presente
absoluto y que fuera leido de esa manera?) Inclusive, el contra-ejemplo que utilizas,
el del periodismo, para ti “la negacién misma del anacronismo”, estd mal calculado,
pues no hay nada mas comuan hoy en dia que un periodista anacronico en twitter (en
donde las noticias cambian cada segundo). Entiendo que, lo que pretendes, es méas
bien salvaguardar una posicién privilegiada para el escritor (vision idealizada del
concepto en Agamben, Qué es lo contempordneo), una posicion, una distancia, desde
la que contemplar méas lucidamente las sombras de nuestro tiempo. Pero el escritor
lacido y clarividente que mira retraido el mundo ¢ta crees que lo entiende mejor? (yo
no estoy tan seguro). A veces tiendo a pensar que el término no recubre més que una
“marca”, no de la ficcion como lo quiere Huberman, sino del escritor (por asignacién
propia o ajena) para adquirir cierto prestigio literario en el campo (sobre todo hoy
que la auto-ficcion acompana la autopromocion de los libros).

Particularmente me parece mas interesante pensar la problematica del
anacronismo y de la antropofagia, o lo que es igual, la problemaética de la hibridez o
heterogeneidad cultural a partir de la epistemologia chi’ixi que propone Silvia Rivera
Cusicanqui. Entre otras razones porque para dar cuenta de la “complejidad
latinoamericana” pienso que hay abandonar y superar el historicismo y los
binarismos de la ciencia social hegemonica (vuelvo una vez mas a mi proposiciéon de
descolonizar el saber). No se trata de adoptar una ‘tercera via’ que propugne el duelo
(Alberto Moreiras)” o el olvido (como se pretendi6 en los afios 90), sino de adaptar la
realidad latinoamericana, caso por caso, a su marco de pensamiento concreto
(pensamiento que produce esta misma realidad). El trabajo llevado a cabo por
Cusicanqui, junto con otros colaboradores, va en esta direccion:

Lo ch’ixi apareci6 en mi horizonte cognitivo cuando todavia no sabia nombrar aquello que habia
descubierto a través de mis esfuerzos de reflexion y practica, cuando decia “esa mezcla rara que
b
”
somos”8.

[...] hay que recordar el significado de la palabra ch’ixi: simplemente designa en aymara a un
tipo de tonalidad gris. Se trata de un color que por efecto de la distancia se ve gris, pero al
acercarnos nos percatamos de que esta hecho de puntos de color puro y agénico: manchas
blancas y negras entreveradas. Un gris jaspeado que, como tejido o marca corporal, distingue a

6 En Latinoamérica, de hecho, hay una larga tradicién de pensadores que han teorizado el
“anacronismo” en los mismos términos de la triada Warbug-Benjamin-Huberman. El boliviano Jaime
Mendoza (médico, novelista, gedgrafo y politico) en 1935: “A veces, hasta en un mismo sitio, hay
aglomeracién de elementos incongruentes, superposiciones extravagantes. Lo prehistérico se junta
con lo actual. Las edades se dan la mano...”. El mexicano Octavio Paz en 1950: “En nuestro territorio
varias épocas se enfrentan, se ignoran o se entredevoran sobre una misma tierra o separadas apenas
por unos kilémetros. Las épocas viejas nunca desaparecen completamente, y todas las heridas, atin las
mas antiguas, manan sangre todavia”. Podriamos seguir con René Zavaleta, Bolivar Echeverria, Fausto
Reinaga, Gamaliel Churata, José Lezama Lima y una lista infinita de nombres. J. MENDOZA, El
macizo boliviano, La Paz, Arné Hnos, 1935, p.50; O. PAZ, El laberinto de la soledad, México, FCE,
1950, p. 27.

7 Ver Alberto MOREIRAS, Tercer espacio: literatura y duelo en América latina, Santiago, LOM
ediciones/Universidad Arcis, 1999.

8 Silvia RIVERA CUSICANQUI, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis,
Buenos Aires, Tinta Limon, 2018, p. 78.

5



ciertas figuras —el k’usillu — o a ciertas entidades —la serpiente — en las cuales se manifiesta la
potencia de atravesar fronteras y encarnar polos opuestos de manera reverberante:

[...]La serpiente es de arriba y a la vez de abajo; es masculina y femenina; no pertenece ni al cielo
y a la tierra pero habita ambos espacios, como lluvia o como rio subterraneo, como rayo o como
veta de la minaZo.

[...] Estas alegorias me inspiran a preguntar ¢por qué tenemos que hacer de toda contradiccion
una disyuntiva paralizante? ¢Por qué tenemos que enfrentarla como una oposicién irreductible?
O esto o lo otro. En los hechos estamos caminando por un terreno donde ambas cosas se
entreveran y no es necesario optar a rajatabla por lo uno o por lo otro [...] La disyuncién
comprendida y vivida nos ha permitido abrirnos a muchas formas de (re)conocer situaciones
complejas y orientarnos en ellas, no siempre de un modo conciliador. No es una bisqueda de
pactos o componendas, porque hay cosas que no se pueden conciliart.

Como puedes comprobar, estas palabras de Cusicanqui testimonian de una

epistemologia en acto (“una disyuncion comprendida y vivida”) que no resuelve la
complejidad, sino que se orienta en ella. No hay conciliacién, ni pacto, ni injerencia

del cuerpo ajeno, sino irresolucion productiva de “color puro y agénico”.

Por lo demas, espero que podamos continuar esta apasionante discusion pronto y

en persona. Estoy seguro de que tienes muchas cosas que reprocharme. iQué
aburrido son los pactos y los coloquios! Y si me tienes que comer, no lo dudes un
segundo, que sea con “salsa exdtica y facilmente digerible”12. El cine americano,

como pregona Andrade en su manifiesto, informara...

Abrazo.

9 Ibid., p. 79.

10 Jbid., p. 80.

u Ibid.

12 Jvan DE LA NUEZ, El mapa de sal, Caceres, Editorial Periférica, 2010, p. 52.

6



Bibliografia

MOREIRAS, Alberto, Tercer espacio: literatura y duelo en América latina, Santiago,
LOM ediciones/Universidad Arcis, 1999.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo, La mirada del jaguar. Introduccion al
perspectivismo amerindio, Buenos Aires, Tinta Limon, 2013.

BLUMENBERG, Hans, Trabajos sobre el mito, Barcelona, Paidés, 2002.
DE LA NUEZ, Ivan, El mapa de sal, Caceres, Editorial Periférica, 2010.
MENDOZA, Jaime, El macizo boliviano, La Paz, Arn6 Hnos, 1935.

BERNAL, Martin (trad. de Teéfilo de Lozoya), Atenea negra: las raices afroasiaticas
de la civilizacion clasica, Barcelona, Critica, 1993.

PAZ, Octavio, El laberinto de la soledad, México, FCE, 1950.

DELEAGE, Pierre, L’autre-mental. Figures de lanthropologue en écrivain de
science-fiction, Paris, La Découverte, 2020.

RIVERA CUSICANQUI, Silvia, Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un
presente en crisis, Buenos Aires, Tinta Limon, 2018.

BURKERT, Walter (trad. Xavier Riu), De Homero a los magos, la tradicion oriental
en la cultura griega, Barcelona, El Acantilado, 2002.



