
 
 
 

1 

 
 
 

Numéro 11 (3) juin 2022 
_____________________________________________________ 

 
Varia 

_____________________________________________________ 
 

Hanté par le beau : ruines, spectres et fantômes chez Juan 
Ramón Jiménez 

 
Daniel Lecler 

Universidad Gustave Eiffel 
LISAA (EA 4120) 

  



 
 
 

2 

 
La belleza es tal, que a la poesía de cada instante  

bello puede referirse el encanto de toda la belleza1. 
 

Juan Ramón Jiménez 

 

Le propre du texte poétique est de convoquer toute forme d’absence, de rendre 
visible ce qui, en général, reste invisible pour l’œil. Aussi la poésie n’est-elle pas sans 
rapport avec les spectres, les fantômes et les ruines que parfois elle évoque. Juan 
Ramón Jiménez a été, sa vie durant, profondément habité par la poésie. C’est ainsi qu’il 
écrivit « Yo tengo escondida en mi casa, por su gusto y el mío, a la Poesía. Y nuestra 
relación es la de los apasionados »2. Cette phrase prouve à quel point la poésie et la 
beauté hantaient le poète et c’est précisément sur ce phénomène et ses différentes 
manifestations que nous avons choisi de faire porter les réflexions qui vont suivre. 
Notre propos s’articulera autour de trois moments : 1. Quelques manifestations de la 
« hantise » : la mort, le papillon, les ruines, 2. Le spectre et l’autre, 3. La poésie comme 
trait d’union entre visible et invisible. 

Quelques manifestations de la « hantise » : la mort, le papillon, 
les ruines. 

Très tôt, Juan Ramón a été profondément habité par la beauté et par la mort. Toutes 
deux entretiennent chez lui des liens puissants ; la mort de son père, survenue le trois 
juillet 1900, a probablement fonctionné comme déclencheur de ce qui sera, par la suite, 
une angoisse obsessionnelle qui ne le quittera plus3. On trouve, dans son œuvre, de 
nombreuses traces de cette obsession, dans ses contes, par exemple, où certains 
personnages, bouleversés par le deuil, ne sont plus que des ombres : « Hermano, no 
podemos ir, ni tenemos qué enviarte, ni para el entierro, ni flores, ni luces. Pero ya 
sabes que este dolor nos encoje, nos ajusta, nos demacra, hasta hacernos andar, de 
raído pobre luto, por la casa, como sombras »4 ; dans sa poésie aussi, comme dans ces 
quelques vers ou le moi est hanté par une pensée noire : 
 

Se entró en mi frente el pensamiento negro, 
Como un ave nictálope, 
En un cuarto, de día. 
 
–¡No sé qué hacerle para que se vaya!– 
 
Está aquí, quieto y mudo, 

                                                   
1 Juan Ramón Jiménez, Ideolojía (1897-1957). Metamórfosis, IV, Antonio Sáncez Romeralo (ed.), 
Barcelona, Anthropos, 1990, af. 585, p. 121. 
2 Ibid., af. 2576, p. 422. 
3 Il écrira à ce propos : « Allá, en el cementerio del pueblo, bajo la claridad triste de estos crepúsculos 
de otoño, las luces de los nichos temblarán entre los cristales, y la jente irá leyendo las inscripciones 
de las lápidas. Yo, desde tan lejos, he leído la de mi padre y detrás del mármol he visto su cuerpo ya 
podrido y sus ojos azules fijos y tristes en la cara amarilla, como en aquel amanecer que lo encontró 
muerto », Juan Ramón JIMÉNEZ, Prosas varias, in Juan Ramón JIMÉNEZ, La corriente infinita, 
Antolojía jeneral en prosa (1898-1954), selección, organización y prólogo por Ángel Crespo y Pilar 
Gómez Bedate, Madrid, editorial Biblioteca Nueva, 1981, p. 37. 
4 J. R. JIMÉNEZ, « El dolor austero », Historias y cuentos, Arturo DEL VILLAR (éd.), Barcelone, Seix 
Barral, 1994, p. 171. 



 
 
 

3 

Sin ver las aguas ni las rosas5. 

 

Cette douleur, cette part d’ombre que le moi éprouve, se manifeste fréquemment 
par l’image du double, qu’il soit associé ou non à la beauté, un double qui prend 
différentes formes. Ainsi le papillon par exemple, symbole récurrent du poétique, tient 
souvent du fantomatique restant invisible aux esprits rustres comme dans le chapitre 
« Mariposas blancas »6 de Platero y yo. Dans « Madrigal », le papillon qu’observe le 
locuteur se dédouble : 
 

Mírala, Platero. Ha dado, como el caballito del circo por la pista, tres vueltas en redondo por 
todo el jardín, blanca como la leve ola única de un dulce mar de luz, y ha vuelto a pasar la tapia. 
Me la figuro en el rosal silvestre que hay del otro lado y casi la veo a través de la cal. Mírala. Ya 
está aquí otra vez. En realidad, son dos mariposas; una blanca, ella, otra negra, su sombra.  
Hay, platero, bellezas culminantes que en vano pretenden otras ocultar7. 

 

Le papillon, symbole de beauté, de liberté, de fragilité et de légèreté, est relié 
étroitement à la nature « el rosal silvestre », il se dédouble et présente deux aspects, 
l’un de lumière, l’autre d’ombre ; le poète, quant à lui, sait voir ce qui, pour les autres, 
demeure inaccessible à la vue « casi lo veo a través de la cal ». Dans « [Mariposa de 
luz] »8, extrait de Eternidades (1916-1917), on trouve un phénomène similaire bien que 
de nature différente. Le papillon comme il ressort du premier vers, tient à la fois du 
réel et du symbolique, du vivant et du spectral par son rayonnement. 

On retrouve également ce processus de dédoublement au niveau de certains espaces 
et plus particulièrement d’espaces en ruines, des ruines qui, souvent, hantent le 
locuteur. On pense par exemple au chapitre de Platero « La plaza vieja de toros »9, ou 
s’instaure un jeu subtil et complexe entre passé et présent, rêve et songe, réalité et 
imaginaire. Ainsi le locuteur multiplie-t-il les images de ces anciennes arènes mobiles 
mangées par le feu, il ne se souvient plus quand ; et dont il ne sait plus s’il les a 
réellement connues ou s’il les a vues sur des images que renfermaient les tablettes de 
chocolat de son enfance « Guardo una idea de haber visto –¿o fue en una estampa de 
las que venían en el chocolate que me daba Manolito Flores ?– »10. Ces superpositions 
de souvenirs le traversent et le hantent « Una vez más pasa por mí, Platero, en 
incogible ráfaga, la visión aquella de la plaza de toros que se quemó una tarde… de… 
que se quemó, yo no sé cuándo… », c’est ainsi que s’ouvre le chapitre, comme si de ce 
souvenir ne restait plus qu’un seul élément : la pure hantise. Dans un chapitre 
antérieur, intitulé « La reja cerrada »11, les ruines en ce qu’elles sont les traces d’un 
passé disparu confèrent tout son sens au chapitre et au paysage que le locuteur 

                                                   
5 J. R. JIMÉNEZ, Eternidades (1916-1917), LX, Texto preparado por Almudena del Olmo Iturriarte y 
Francisco J. Díaz de Castro, Luis García Montero (prol.), Madrid, Visor Libros, 2007, p. 100. 
6 « —¿Ba argo ? / — Vea usted… Mariposas blancas… / El hombre quiere clavar su pincho de hierro 
en el seroncillo, y no lo evito. Abro la alforja y él no ve nada. Y el alimento ideal pasa, libre y cándido, 
sin pagar su tributo a los Consumos… », J. R. JIMÉNEZ, Platero y yo (1907-1916), Jorge 
URRUTIA (éd.), Madrid, Biblioteca Nueva, 1997, p. 103-104. 
7 Ibid., p. 290. 
8 Juan Ramón JIMÉNEZ, Piedra y cielo (1917-1918), Texto preparado por José Ramón González, Miguel 
Casado (prol.), Madrid, Visor Libros, 2008, p. 129. 
9 J. R. JIMÉNEZ, Platero y yo (1907-1916), op. cit., p. 250. 
10 Ibid., p. 250. Le sens de ce chapitre est très complexe car il mélange de façon vertigineuse plusieurs 
niveaux de lectures, il mériterait à lui seul un article. Il sous-tend une véritable réflexion d’ordre spacio-
temporel. 
11 Ibid., p. 139. 



 
 
 

4 

contemple « De su mismo umbral gastado y perdido entre ortigas y malvas, una 
vereda sale y se borra, bajando, en las Angustias […] ¡Qué mágico embeleso ver, tras 
el cuadro de hierros de la verja, el paisaje y el cielo mismos que fuera de ella se veían ! 
Era como si una techumbre y una pared de ilusión quitaran de lo demás el 
espectáculo, para dejarlo solo a través de la verja cerrada… »12. L’absence habite les 
traces qu’elle laissa en disparaissant ; il s’établit alors un dialogue qui fait sens entre ce 
qui est et qui n’est plus. 

Le spectre et l’autre 

Il est des dédoublements plus étranges et plus intéressants encore lorsqu’ils 
concernent le moi lui-même. Ils l’impliquent tantôt dans son rapport à l’enfance, tantôt 
dans son rapport à l’âge adulte et peuvent recouvrir diverses significations. Sous cette 
forme, ce type de dédoublement est présent essentiellement dans les premières œuvres 
de Juan Ramón et, si on le retrouve postérieurement, bien que de façon moins 
fréquente, il s’exprime différemment et sous des formes plus complexes, par le biais de 
masques, par exemplen sous lesquels le moi peut se dissimuler. 

Les fantômes et les spectres sont présents dans plusieurs œuvres du poète de façon 
plus ou moins explicite. Citons, par exemple, ces quelques lignes extraites de « Ente de 
un perfil » dans lesquelles un spectre apparaît : 
 

Este ser gris de perfil, vestido, cojido con pinzas, que va, frágil, leve, tambaleante, calle Cassette 
arriba, que simula un ir de sueño, ¿qué peso tiene en la romana de la vida? 
Va por el arroyo de la fea calle estrecha y sucia, unas veces hacia la derecha, otras a la izquierda, 
como un escéntrico golondrino. Sus prendas no me llaman de ningún modo, no llenan de nombre 

como son llenadas de hombre13. 

 

Le locuteur est face à un spectre adulte mais il n’est pas étonnant que, pour le poète, 
l’enfance perdue soit souvent en lien avec le monde des fantômes et des spectres à ceci 
près qu’il l’est, parfois, de façon étonnamment violente comme dans le chapitre XVIII 
de Platero y yo « La fantasma » : 
 

La mayor diversión de Anilla la Manteca, cuya fogosa y fresca juventud fue manadero sin 
fin de alegrones, era vestirse de fantasma. Se envolvía toda en una sábana, añadía harina 
al azucenón de su rostro, se ponía dientes de ajo en los dientes, y cuando, ya después de cenar, 
soñábamos, medio dormidos, en la salita, aparecía ella de improviso por la escalera de mármol, 
con un farol encendido, andando lenta, imponente y muda. Era, ella de aquel modo, como si 
su desnudez se hubiese hecho túnica. Sí. Daba espanto la visión sepulcral que traía de 
los altos oscuros, pero, al mismo tiempo, fascinaba su blancura sola, con no sé qué de plenitud 
sensual… 
Nunca olvidaré, Platero, aquella noche de setiembre. La tormenta palpitaba sobre el 
pueblo hacía una hora, como un corazón malo, descargando agua y piedra entre la 
desesperadora insistencia del relámpago y del trueno. […] 
De pronto, un espantoso ruido seco, como la sombra de un grito que nos dejó ciegos, 
conmovió la casa. Cuando volvimos a la realidad, todos estábamos en sitio diferente del que 
teníamos un momento antes como solos todos, sin afán ni sentimiento de los demás. […] Lord 
iba y venía a la escalera del corral, ladrando loco. Lo seguimos… Platero; abajo ya, junto a la 

                                                   
12 Sur ce chapitre nous renvoyons à Daniel LECLER, « La transformación del paisaje en Juan Ramón 
Jiménez : de lo sensible a lo ecológico », Paris, Pandora, sous presse. 
13 J. R. JIMENEZ, Guerra en España. Prosa y verso (1936-1954), Ángel Crespo revisada por Soledad 
González Ródenas, Granada, 2009, p. 186-187. 



 
 
 

5 

flor de noche que, mojada, exhalaba un nauseabundo olor, la pobre Anilla, vestida de 

fantasma, estaba muerta, aún encendido el farol en su mano negra por el rayo14. 

 

Ici, dans un décor aux accents romantiques – par une nuit d’orage – une jeune fille, 
à la frontière de l’enfance et de l’adolescence, s’amuse à se déguiser en fantôme. Dès le 
début du chapitre, Thanatos – par le fait qu’elle se déguise en spectre – et Eros – car 
sa nudité est évoquée par le locuteur : « como si su desnudez se hubiese hecho 
túnica » – se côtoient, présageant la fin tragique du chapitre puisque les personnages 
présents la retrouvent foudroyée, en bas de l’escalier « Anilla, vestida de fantasma, 
estaba muerta, aún encendido el farol en su mano negra por el rayo », après avoir 
perdu connaissance suite à la violence assourdissante d’un éclair. La théâtralité de la 
scène accentue la tragédie représentée, la mort feinte devient réelle, nauséabonde ; ce 
que représente le poète c’est la fragilité de la vie dans toute sa matérialité. D’ailleurs, 
le fantôme de cette jeune fille, loin d’avoir une existence éthérée comme celle qu’Anilla 
voulait feindre, acquiert la matérialité d’un cadavre sexué. Ainsi le poète donne-t-il 
pour titre à son chapitre « La fantasma », faisant fi du genre grammatical. 

Dans l’œuvre de Juan Ramón on le voit, le locuteur poématique se réfère souvent à 
l’enfance, à ce monde perdu mais avec lequel il s’emploie à conserver des liens. Pour le 
moi, la mort constitue la ligne de démarcation entre l’enfance et l’âge adulte ; celle du 
père, on l’a évoquée, mais aussi celle de la mère, qu’il évoque dans quelques écrits 
comme dans « El hijo », petit récit où le yo nous révèle qu’il est hanté par l’absence et 
le manque15. Le moi tente constamment de retenir l’enfant qui est en lui comme un 
double précieux. Dans le poème XXXVI d’Eternidades le locuteur s’adresse à un tú et 
l’invite à ralentir le rythme de son pas pour que l’enfant qui lui est lié le suivre : 
 

¡No corras, ve despacio, 
que adonde tienes que ir es a ti solo! 
 
¡Ve despacio, no corras, 
que el niño de tu yo, reciénnacido 
eterno. 

No te puede seguir!16 

 

                                                   
14 J. R. JIMÉNEZ, « La fantasma », Platero y yo (1907-1916), op. cit., p. 131-132. Les passages soulignés 
le sont par nos soins. 
15 Yo me escondía, y tú venías buscándome, buscándome. / Cansada ya, como no me encontrabas, te 
enfadabas un poco y me decías: “¡Hijo, sal de una vez que esto no parece un juego!”. /Y te ibas. Y yo 
me asomaba un poco por mi escondite, riendo. // Ahora tú te has escondido, ¡y qué bien! Yo no te 
encuentro. / Te busco y te busco, y ya sintiendo la noche, muy triste, te digo: “¡Madre, sal de una vez, 
que esto no parece ya un juego!”/ Voy y vengo solo. Y tú ¿te asomas, sonriendo, por tu escondite? J. R. 
Jiménez, « El hijo », Historias y cuentos, op. cit., p. 174. Cette rupture entre l’enfance et l’âge adulte se 
manifeste par l’articulation du récit en deux parties clairement séparées, par des constructions en 
parallèle et des phrases qui se font échos « Yo me escondía » / « Ahora tu te has escondido », de façon 
significativement inversée à la fin de chaque partie « Y yo me asomaba un poco por mi escondite » / 
« ¿te asomas, sonriendo, por tu escondite ? ». On retrouve cette blessure suscitée par l’abandon qui 
hante le moi dans « Lord », lorsque le locuteur se souvient, qu’enfant, il a dû se séparer de son chien 
atteint de la rage : « Cada vez que un sufrimiento material me punza el corazón, surge ante mí larga 
como la vereda de la vida a la eternidad, digo, del arroyo al pino de la Corona, la mirada que Lord 
dejó en él para siempre cual una huella macerada. », J. R. JIMÉNEZ, « Lord», Platero y yo (1907-
1916), op. cit., p. 183-184. 
16 J. R. JIMÉNEZ, Eternidades (1916-1917), XXXVI, op. cit., p. 76. 



 
 
 

6 

Dans le poème XL du même recueil, l’on retrouve ce dédoublement du moi enfant 
et du moi adulte : 
 

¡Este afán, esta pena  
infantil en mí, hombre,  
como esa congoja inconsolable 
que un sueño malo deja en al mañana! 
– ¡Qué abrazo a la verdad, a lo que es de uno, 
porque en el sueño fue a no serlo! – 
 
Se oía uno sollozar dormido, 
sobredespierto en el espanto 
de la verdad hecha mentira –esa 
mentira de los sueños, 
más verdadera que la verdad misma. – 
… Y al fin nos despertaron mis sollozos 
 
–¡Qué tristeza, qué ansia 
en mí del mí del sueño; tristeza bella y triste, 

más bellamente triste que esta otra mía!17 

 

Dès les premiers vers, le locuteur insiste sur cette peine liée à l’enfance qui fait écho, 
adulte, à une angoisse inconsolable « esa congoja inconsolable » (v. 3). La douleur est 
telle qu’elle provoque le dédoublement, une multiplication du moi : « … Y al fin nos 
despertaron mis sollozos… » (v. 12) écrit le poète au vers douze. Un moi que les pleures 
fantomatiques de son double réveillent. 

Le connecteur entre le moi et son double n’est pas toujours lié à l’enfance, il arrive 
assez souvent que ce double soit un double adulte comme dans ce poème extrait de 
Jardines lejanos : 
 

¡Y quiero ser otro, y quiero 
terner el corazón, y brazos 
infinitos, y sonrisas 
inmensas, para los llantos 
aquellos que dieron lágrimas 

por mi culpa!18 

 

Le poète exprime son souhait de se transcender afin de pouvoir dispenser plus 
d’amour encore autour de lui-même, si parfois ce dédoublement peut également 
générer interrogation voire inquiétude comme dans le poème XL : 
 

¿Soy yo quien anda esta noche 
por mi cuarto, o el mendigo 
que rondaba mi jardín 

al caer la tarde…? […]19 

 

Le phénomène n’est pas exceptionnel, on le voit, ainsi le retrouve-t-on dans la 
composition XXXVIII où l’on peut lire : 
 

                                                   
17 Ibid., XLI, p. 81. 
18 J. R. JIMÉNEZ, Jardines lejanos, Luis Antonio de Villena (prol.), Madrid, Visor Libros, 2007, p. 242. 
19 J. R. JIMÉNEZ, XL, Jardines lejanos, Luis Antonio de Villena (prol.), Madrid, Visor Libros, 2007, 
p. 124. 



 
 
 

7 

¡Olvidos de estos yos 
que, un punto, creí eternos ! 
 

¡Qué tesoro infinito de yos vivos!20 

 

Dans ces quelques vers, le locuteur contemple ces mois successifs. Il serait erroné 
de ne voir ici que pur narcissisme21 au sens courant du terme. Il s’agit plutôt de 
l’amorce d’une véritable réflexion métapoétique22 sur le travail du poète qui se donne 
pour objectif d’éterniser la perfection des instants vécus par le moi dans le présent de 
l’expérience pour les métamorphoser, et les inscrire hors-temps afin de les faire 
converger vers un moi supérieur, infini, offrant la possibilité de revivre ces instants 
dans n’importe quel espace et dans n’importe quel temps. Il est un poème où l’on 
perçoit plus clairement encore la nature de cette relation qui peut unir le moi à son 
double, perçu comme double parfait du locuteur vers lequel il doit tendre : 
 

Yo no soy yo. 
  Soy este 
que va a mi lado sin yo verlo; 
que, a veces, voy a ver, 
y que, a veces, olvido. 
El que calla, sereno, cuando hablo, 
el que perdona, dulce, cuando odio, 
el que pasea por donde no estoy, 

el que quedará en pie cuando yo muera23. 

 

Si le double du moi fonctionne parfois comme un fantôme fidèle et doux, comme un 
ami consolateur, nous pensons plus particulièrement au poème intitulé originairement 
« Un fantasma dulce y fiel »24, il apparaît, dans le poème ci-dessus, comme un moyen 

                                                   
20 Ibid., XXXVIII, p. 78. 
21 Nous renvoyons à Daniel LECLER, « Sonetos espirituales ou le miroir de papier », Métamorphose et 
spiritualité dans Sonetos espirituales de Juan Ramón Jiménez, HAL : http://tel.archives-
ouvertes.fr/tel-00988951, p. 468-501. 
22 On retrouve cette dimension métapoétique dans nombre de textes comme, par exemple, dans le 
chapitre « La colina » ¿No me has visto nunca, Platero, echado en la colina, romántico y clásico a un 
tiempo?// […] En ella he leído cuanto he leído y he pensado todos mis pensamientos. En todos los 
museos vi este cuadro mío, pintado por mí mismo: yo, de negro, echado en la arena, de espaldas a mí, 
digo a ti, o quien mirara, con mi idea libre entre mis ojos y el poniente. //[…] Y yo estoy cierto, Platero, 
de que ahora no estoy aquí, contigo, ni nunca en donde esté, ni en la tumba, ya muerto; sino en la 
colina roja, clásica a un tiempo y romántica, mirando, con un libro en la mano, ponerse el sol sobre el 
río ». J. R. JIMÉNEZ, « La colina », Platero y yo (1907-1916), op. cit., p. 230. Comme l’écrit Soledad 
González Ródenas, le poète commence par se projeter sur Platero « ¿No me has visto nunca 
Platero…? ». Elle ajoute : « Se presenta pictóricamente según los cánones de algunos conocidos retratos 
de escritores románticos que funden en su estética clasicismo y romanticismo. Es el caso del conocido 
retrado de Goethe pintado por J. H. Wilhelm Tischbein, donde se muestra reconstado sobre ruinas 
romanas y cubriendo con una túnica las vestiduras de su tiempo […] », J. R. JIMÉNEZ, Platero y yo 
(Elegía andaluza) (1907-1916), Soledad GONZÁLEZ RÓDENAS (Éd.), in Obra poética, Madrid, Javier 
Blasco y Teresa Gómez Trueba, Biblioteca de Literatura Universal, 2005, note 512, p. 639. 
23 Ibid., CXXV, p. 166. Pour un commentaire de ce texte cf. D. LECLER, « Yo, Juan Ramón Jiménez. 
Méditations sur la voix poématique Jiménienne », Le texte et la voix. Hommage à Marie-Claire 
Zimmermann, Coordonné par L.Breysse-Chanet, A. Charlon, H. Gil, M. Mestre Zaragoza et I. Salazar, 
Paris, Editions Hispaniques, 2016, p. 199-211. 
24 Remercions ici Soledad González Ródenas de nous avoir communiqué une copie du tapuscrit de ce 
poème, annoté de la main de Juan Ramón où figure le titre « Un fantasma dulce y fiel » que l’on 
retrouve, sans ce titre, dans J. R. JIMÉNEZ, Rimas (1900-1902), Ángel González (prol.), Madrid, Visor 
Libros, 2006, p. 186. Nous le reproduisons ici : « Esta noche hallé en mi sueño / lo que ayer tarde soñé; 

http://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00988951
http://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00988951


 
 
 

8 

par lequel le poète se distancie de lui-même « Soy este » (v. 1), comme le souligne le 
vers échelonné, ce qui lui permet de créer une nouvelle identité riche tout à la fois du 
passé, du présent et du futur. Un moi qui se transcende en se distanciant de lui-même, 
faisant apparaître une sorte de moi second qui apparaît comme moi absolu qui ne 
craint ni paradoxe ni opposition, comme l’attestent les binômes « calla » / « hablo », / 
« perdona » / « odio », « pasea » / « donde no estoy », « en pie » / « yo muera » ; un 
moi second, projeté vers l’éternité, capable de constante résurrection dans l’espace et 
le temps du lecteur. 

On voit donc bien l’importance que ces dédoublements ont, en particulier dans les 
premières œuvres de Juan Ramón ; ceux-là même qui, pour certains d’entre eux, 
conduiront le poète à la rencontre du dieu désiré et du dieu désirant dans le recueil 
éponyme25. On voit également que la nature de ces dédoublements est souvent d’ordre 
métapoétique ce qui n’est pas surprenant dans la mesure où la nature de la poésie 
entretient des liens particulièrement forts avec une certaine spectralité. 

La nature spectrale de la poésie 

L’un des défis que relève la littérature et, plus particulièrement peut-être, la poésie, 
consiste à matérialiser l’absence, à faire en sorte que l’absence se fasse de nouveau 
présence. Ainsi la poésie apparaitrait-elle en quelque sorte comme l’art de rendre 
présent ce qui ne l’est pas ou ce qui ne l’est plus afin parfois de vaincre la mélancolie, 
la tristesse, l’angoisse, une sensation d’immense vide ; de convoquer ce qui, dans le 
temps est l’espace, a disparu sous la forme sous laquelle nous la connaissions. Par le 
truchement de la langue, par le biais des sens qu’elle exacerbe, la poésie aurait cette 
capacité de combler l’absence en convoquant ce qui n’est plus, ce qui a disparu de nos 
vies. Elle viserait aussi à rendre visible ce que nos yeux de chair ne parviennent pas ou 
plus à voir. Aussi n’y aurait-il rien d’étonnant à ce que la poésie entretienne avec 
spectres, fantômes et ruines un lien privilégié. À ce propos, María Zambrano écrit dans 
« Hacia un saber sobre el alma » que « si en algún arte se refleja [ese tiempo perdido] 
es en la poesía, pues ella parece procurar su posible resurrección […] »26. 

Pour le dire à la manière d’Yves Bonnefoy, la poésie posséderait cet extraordinaire 
pouvoir de nous permettre de percevoir, de toucher presque par l’utilisation singulière 
que le poète fait du langage l’épaisseur de l’ombre. Dans ses entretiens publiés sous le 
titre de L’Inachevable. Entretiens sur la poésie 1990-2010, il écrit de façon tout à fait 
éclairante : 
 

L’ombre qui s’accumule derrière les colonnes, au flanc du temple, n’est pas l’ordinaire grisaille 
naturelle, celle qui est légère et mouvante, et même imprégnée d’odeurs, de rumeurs, elle n’est 
pas non plus l’agitée qui accompagne nos pas, ni même la silencieuse et humide du fond des caves 
– un simple moment, dont on va bientôt ressortir, et dans les prisons ce n’est plus de l’ombre mais 
des ténèbres – , non, elle n’appartient pas à ce monde et nous surprend donc, de ce fait, et nous 
trouble durablement, nous angoisse. Pourquoi ? Parce que les colonnes sont ‘des filles des 
nombres d’or’, ‘fortes des lois du ciel’, comme l’a écrit un célèbre poète néoclassique, elles sont la 

                                                   
/ pro el alba me ha besado, / el alba fina y cruel. // ¡Qué bellísimo crepúsculo / el crepúsculo de ayer: 
/ entró a verme en mi tristeza / un fantasma dulce y fiel! // Venía de este otro mundo; / traía a mi 
padecer / un encanto de ilusiones, de esperanzas y de fe. // El fantasma de que os cuento / es mi amigo, 
y sabe bien / que mi vida es una lágrima / que no acaba de caer. ». 
25 J. R. JIMéNEZ, Lírica de una atlántida. En el otro costado. Una colina meridiana. Dios deseado y 
deseante. De ríos que se van (1936-1954), Barcelone, Alfonso Alegre Heitzman, 1999. 
26 María ZAMBRANO, Hacia un saber sobre el alma, Madrid, Alianza Editorial, 2019, p. 67. 



 
 
 

9 

manifestation directe et tout à fait transparente, elles semblent même la preuve, d’une réalité qui 
prétend à l’être pour elle-même et pour elle seule. […] L’ombre que produit la colonne est du non-
être rendu visible. On la ressent telle une noirceur, le néant est tout d’un coup présent dans le 

champ du visible, même si on a appris comment on peut le tenir à distance »27. 

 

Ainsi donc, être hanté par le beau, par la poésie, permet au poète et par son 
entremise, au lecteur, de voir au-delà de son regard l’épaisseur de la vie et du monde, 
le chemin à emprunter, comme le suggère probablement, avec tous les accidents de 
parcours que Juan Ramón a rencontrés et que nous avons évoqués, le parcours 
poétique du poète andalou. 

  

                                                   
27 Yves BONNEFOY, L’Inachevable. Entretiens sur la poésie 1990-2010, Paris, Le livre de Poche, 2010, 
p. 16-17. 



 
 
 

10 

Bibliographie 

BONNEFOY, Yves, L’Inachevable. Entretiens sur la poésie 1990-2010, Paris, Le livre 
de Poche, 2010. 

 
JIMÉNEZ Juan Ramón, « El dolor austero », Historias y cuentos, Arturo DEL 

VILLAR (éd.), Barcelone, Seix Barral, 1994. 
—, Eternidades (1916-1917), LX, Texto preparado por Almudena del Olmo Iturriarte y 

Francisco J. Díaz de Castro, Luis García Montero (prol.), Madrid, Visor Libros, 
2007. 

—, Eternités, LX, Édition bilingue, Bernard SESÉ (éd.), Paris, José Corti, 2000. 
—, Guerra en España. Prosa y verso (1936-1954), Ángel Crespo revisada por Soledad 

González Ródenas, Grenade, 2009. 
—, Ideolojía (1897-1957). Metamórfosis, IV, Antonio SÁNCEZ ROMERALO (éd.), 

Barcelone, Anthropos, 1990. 
—, La corriente infinita, in Antolojía jeneral en prosa (1898-1954), selección, 

organización y prólogo por Ángel Crespo y Pilar Gómez Bedate, Madrid, editorial 
Biblioteca Nueva, 1981. 

—, Lírica de una atlántida. En el otro costado. Una colina meridiana. Dios deseado y 
deseante. De ríos que se van (1936-1954), Barcelone, Alfonso Alegre Heitzman, 
1999. 

—, Piedra y cielo (1917-1918), Texto preparado por José Ramón González, Miguel 
Casado (prol.), Madrid, Visor Libros, 2008. 

—, Platero y yo (1907-1916), Jorge URRUTIA (éd.), Madrid, Biblioteca Nueva, 1997. 
—, Platero y yo (Elegía andaluza) (1907-1916), Soledad GONZÁLEZ RÓDENAS (éd.), 

in Obra poética, Madrid, Javier Blasco y Teresa Gómez Trueba, Biblioteca de 
Literatura Universal, 2005. 

—, Rimas (1900-1902), Ángel González (prol.), Madrid, Visor Libros, 2006. 
 
LECLER Daniel, « La transformación del paisaje en Juan Ramón Jiménez : de lo 

sensible a lo ecológico », Paris, Pandora, sous presse. 
—, « Sonetos espirituales ou le miroir de papier », Métamorphose et spiritualité dans 

Sonetos espirituales de Juan Ramón Jiménez, HAL, http://tel.archives-
ouvertes.fr/tel-00988951, p. 468-501. 

—, « Yo, Juan Ramón Jiménez. Méditations sur la voix poématique Jiménienne », Le 
texte et la voix. Hommage à Marie-Claire Zimmermann, coordonné par L.Breysse-
Chanet, A. Charlon, H. Gil, M. Mestre Zaragoza et I. Salazar, Paris, Editions 
Hispaniques, 2016, p. 199-211. 

 
ZAMBRANO María, Hacia un saber sobre el alma, Madrid, Alianza Editorial, 2019. 

http://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00988951
http://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00988951

