L’Entre-dey,

Numéro 12 (1) | décembre 2022

Métissages

L’identité-rhizome, le métissage et la créolisation : les
résultantes d’'une « contre-rhétorique », sous-tendant la fiction
romanesque d’Edouard Glissant, et les soubassements de sa
transmodernité esthétique

Mohamed LAMINE RHIMI
Université de Tunis
Pole Sémiotique et Analyses de discours du Laboratoire Intersignes

Résumé

Dans le cadre de la présente contribution, nous essayons d’examiner plus
attentivement la question de la contre-rhétorique dans la fiction romanesque
d’Edouard Glissant, contre-rhétorique qui s’accroit de la philosophie de l'identité-
rhizome, du processus de métissage et, notamment, de la dynamique de créolisation
pour autoriser l'écrivain caribéen a cultiver une esthétique transversale et
transmoderne, placée sous le signe de ’équinoxe géoculturel et la poétique de la
Relation et ordonnée autour de 'emmélement des divers imaginaires humains.

Abstract

In this contribution, we are trying to take a closer look at the question of the counter-
rhetoric in Edouard Glissant’s fiction. Indeed, this counter-rhetoric brings into play
not only the philosophy of identity-rhizome and the blending process, but also the
dynamics of creolization for the purpose of authorizing the Caribbean writer to
cultivate transversal and transmodern aesthetics, placed under the label of cultural
equinox, poetics of relationship, and intermixing between different human
imaginations.



Plan

Introduction

L’identité-rhizome et le métissage
La créolisation

La pensée de I’errance : la poétique du nomadisme circulaire et la
transmodernité esthétique

Conclusion

Bibliographie
4



Introduction

Poéte, essayiste, dramaturge et romancier martiniquais, Edouard Glissant s’inscrit,
par le truchement de son écriture anticoloniale, dans le sillage de Gilles Deleuze et Félix
Guattari qui, eux, cultivent «le rhizome » en tant que « systéme acentré, non
hiérarchique » pour descendre en flammes « les systemes centrés (méme polycentrés),
a communication hiérarchique et liaisons préétablies »!. Glissant mise en effet contre
I'identité « comme racine unique » pour « l'identité comme rhizome, [...] comme
racine allant a la rencontre d’autres racines »2.

Réfractaire a tout nombrilisme culturel et résistant a toute systématisation
monolithique, I’écrivain place résolument ses romans sous le signe dune « contre-
rhétorique »3, soutenant une « anti-poétique »4 qui rend essentiellement compte de
Ihistoricités de la communauté antillaise, sans pour autant basculer dans la haine ou
Iexclusivisme. En effet, Glissant, auteur dont on peut affirmer qu’il marque, a lui seul,
un tournant dans Tlhistoire littéraire et intellectuelle, opere une rupture
épistémologique au coeur de la pensée géoculturelle contemporaine, en ceci qu’il
propose une nouvelle approche critique reposant sur une nouvelle géopoétique qu’est
la poétique de la Relation®. Ainsi, il prend a partie les « rhétoriques traditionnelles »7,
car elles « continuent d’étre unilingues et unilatérales [et] ne concoivent pas les
diffractions de nos temps ni les écarts ni les vertigineuses attractions de toutes langues
données »8.

Précisons dans ce cadre que la rhétorique archipélique glissantienne s’avere étre une
rhétorique transversale qui ne perd de vue ni I'ipséité phénoménologique, culturelle et
poétique du romancier antillais et de son auditoire caribéen, ni encore l’'altérité des
diverses communautés du Chaos-monde. Autrement dit, il s’agit dune
transrhétorique qui s’interdit d’étre standardisante, en ceci qu’elle n’'impose aux autres
aucun modele culturel, aucune modélisation essentialiste. Tout a I’inverse, elle répond de
I’esthétique du Chaos-monde, embrasse le mécanisme du métissage, accrédite la dynamique de
la créolisation et les met en ceuvre dans le but de garantir la pérennité ainsi que la densité
inventive et le droit & la différence de toutes les cultures et communautés de la « totalité-
monde »9. On est d’ores et déja dans le domaine des transrhétoriques adoubant la créativité a
la fois incoercible et imprédictible de la nouvelle région du monde° glissantienne. C’est a partir
de ce point de vue que 1’on peut mieux appréhender 1’analyse subtile que 1’€écrivain porte, dans
Traité du Tout-Monde, sur la « transrhétorique » :

Le Chaos-monde, imprévisible, démultiplie les rhétoriques. Aussi bien, un systéme ne se concoit-
il, dans un tel contexte, qu’a la condition qu’il « comprenne » toutes les rhétoriques envisageables,

1 Gilles DELEUZE & Félix GUATTARI, Capitalisme et Schizophrénie 2 : Mille Plateaux, Les Editions de
Minuit, 1980, p. 32.

2Edouard GLISSANT, Introduction a une poétique du Divers, Paris, Gallimard, 1996, p. 23.

3 E. GLISSANT, Limaginaire des langues, (Entretiens avec Lise Gauvin), Paris, Gallimard, 2010, p. 24.
4E. GLISSANT, L’Intention Poétique (Poétique II), Paris, Gallimard, 1997, p. 210.

5 « En tant que détermination ontologique de la vie humaine, I'historicité se caractérise essentiellement
comme un mode déterminé de I'advenir. », Herbert MARCUSE, L'ontologie de Hegel et la théorie de
Thistoricité, Paris, Gallimard, 1991, p. 329. Les italiques sont le fait de I'auteur.

6 E. GLISSANT, Poétique de la Relation (Poétique III), Paris, Gallimard, 1990.

7E. GLISSANT, Traité du Tout-Monde (Poétique IV), Paris, Gallimard, 1997, p. 112. Les italiques sont le
fait de l'auteur.

8 Ibid. Idem.

9 E’]’. GLISSANT, Introduction a une poétique du Divers, op. cit., p. 45.

10 . GLISSANT, Une nouvelle région du monde (Esthétique I), Paris, Gallimard, 2006, p. 212.

3



et aussi tous les possibles d’une transrhétorique non universalisante. Les paroles du Chaos-monde
ne supposent aucune généralité normative. L’ardent éclat projette sans limites:.

Dans quel sens alors la transrhétorique réinvestit-elle la notion d’identité-rhizome
dans I'ceuvre romanesque de notre auteur ? Cette notion n’est-elle pas, dans sa logique
et sa philosophie, le corollaire de la dynamique du métissage, voire de la créolisation ?
Les schemes de métissage, de créolisation et d’« identité-Relation »'2 ne sont-ils pas
les fondements d'une transmodernité esthétique glissantienne ? Qu’en est-il donc de la
portée esthétique que revét une telle transmodernité ? Et quelles en sont les retombées
géopolitiques sur la « communauté-monde » ?13

L’identité-rhizome et le métissage

Revenons-en tout d’abord aux résultats auxquels aboutissent les exégetes
professionnels de notre auteur. On a affaire a des analyses qui se révelent, a I'instar de
Pécriture glissantienne, diversifiées et plurivoques.

Daniel Radford pointe dans son ouvrage critique, Edouard Glissant, le rapport de
causalité que Glissant établit entre I’assimilation des Antillais aux occidentaux et la
situation d’aliénation dans laquelle les premiers se trouvent :

L’Antillais risque de perdre son identité, sa culture, son histoire ; les mesures d’Assimilation n’ont
fait que l'aliéner davantage. Son économie est assistée, sa langue, le créole, se francise de plus en
plus; lauto-reniement et l'imitation du modele métropolitain se développent, signifiant
profondément avilissement et asservissement4.

Jean-Pol Madou évoque la priorité que I’écrivain accorde a la mémoire collective et
aux moyens artistiques mnémotechniques qui permettent aux Antillais — tiraillés entre
I’élan nostalgique du retour a ’Afrique, d'une part, et les forces assimilationnistes
occidentales, d’autre part — de remédier aux failles traumatisantes de 'oubli et de
concilier leur passé avec leur présent. L'oubli se transforme ainsi en une arme de
combat chez le romancier : « Que signifie I’oubli pour une communauté ? Il ne s’agit
pas de vivre sans passé mais plus tragiquement, comme le souligne Glissant, de vivre
d’oubli, de ne devoir sa survie qu’a la force de I'oubli. Qu’est-ce que 'oubli ? Est-elle
cette puissance gardienne de la mémoire [...] ? »15.

Quant a Dominique Chancé, elle s’inscrit dans cette méme veine et développe une
analyse précise du marronnage et du personnage du quimboiseur dans l'’ceuvre
romanesque glissantienne : « Le quimboiseur est donc bien le marron ancestral qui
relie encore le pays d’Afrique. Il regrette précisément que ses contemporains se
détachent de leur origine, en perdent le souvenir »6. La critique met aussi en relief
Iatmosphere glauque et oppressante dans laquelle sombrent les personnages
glissantiens : « Le c6té solaire du roman a d’ailleurs souvent ébloui les lecteurs qui

1 B, GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 115. Les italiques et les majuscules sont le fait de
lauteur.

12 E GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cjt., p. 158. Idem.

13 E. GLISSANT, Faullgner Mississippi, Paris, Editions Stock, 1996, p. 303.

14 Daniel RADFORD, Edouard Glissant, Paris, Seghers, 1982, p. 26. .

15 Jean-Pol MADOU, Edouard Glissant : De mémoire d’arbres, Amsterdam, Editions Rodopi, 1996,
p. 54. o

16 Dominique CHANCE, Edouard Glissant. Un « traité du déparler » : Essai sur l'ceuvre romanesque
d’Edouard Glissant, Karthala, p. 38.

4



n’ont pas percu les ombres denses, I'inquiétude fébrile qui s’emparent peu a peu du
pays et des personnages. Pourtant, tout bascule, un trouble s’empare des
protagonistes »17.

Bernadette Cailler s’intéresse, elle aussi, au quimboiseur dont la présence est d’'une
grande importance dans I’ceuvre romanesque de Glissant, dans le sens ou il se porte
gardien, sinon des racines, du moins des réminiscences ancestrales: « Le
quimboiseur : nom donné aux Antilles au sorcier, voyant, guérisseur, ’héritier du
houngan de la tradition vaudou »18.

Alain Ménil, lui, analyse d'une maniere tres détaillée, dans Les voies de la
créolisation : Essai sur Edouard Glissant, le mécanisme de la créolisation
glissantienne. Il analyse comment Glissant s’inscrit, par le truchement de cette
dynamique culturelle, aux antipodes de l'atavisme et « prend soin d’associer la
créolisation a la Relation » pour, au bout du compte, « penser un nouvel état du
monde », radicalement dissocié « des termes de globalisation et de mondialisation »9.

Si 'on vient aux travaux de Romuald Fonkoua, ce qui est mis en avant chez lui ne
consiste pas uniquement a montrer comment Glissant procede au décentrement
culturel occidental au profit du post-colonialisme. Il souligne aussi dans quelle mesure
I’écrivain remet en question I’exotisme pour permettre aux peuples marginalisés de
repenser leur place dans le monde contemporain, et ce, a travers le prisme de
Pesthétique du Divers : « Pour Glissant, I'histoire des 'peuples sans histoires' releve du
kaléidoscope, du multiple, du divers, du mouvant et du dynamique »2°. Romuald
Fonkoua nous rend compte de la méthode qui, selon Glissant, autorise les Antillais a
combattre I’aliénation : « [...] seules ’étude et I’écriture de I'histoire entreprises dans
le but de créer un savoir efficient et une connaissance intangible pourraient permettre
d’échapper a I’'aliénation »21,

Pour ce qui est de J. Michael Dash, traducteur et spécialiste d’Edouard Glissant, il
essaie de mettre au grand jour la maniére dont notre auteur procede pour établir « 'une
espece de dialogue et de solidarité' intense entre I’art et la littérature »22.

En ce qui concerne les actes de colloques et les ouvrages collectifs qui sont
partiellement ou totalement consacrés a I'écriture et a la pensée glissantiennes, ils sont
loin d’étre cernés et répertoriés dans ce cadre, celui de I’état de la question, étant donné
leur nombre élevé. Toutefois, nous allons évoquer quelques articles, choisis a partir du
collectif de Samia Kassab-Charfi, Sonia Zlitni Fitouri et Loic Céry=23.

Catherine Delpech porte, dans I'un de ses travaux sur I’écriture de Glissant, un
regard spécifique sur la modernité rénovée et indémodable de la philosophie et de la
poétique de I’écrivain, qui s’emploie a asseoir « une vision originale de ce que nous

17 Ibid., p. 19.

18 Bernadette CAILLER, Conquérants de la nuit nue : Edouard Glissant et U'H(h)istoire antillaise,
Tiibingen Gunter Narr Verlag, 1988, p. 108.

19 Alain MENIL, Les voies de la créolisation : Essai sur Edouard Glissant, Paris, De L'Incidence Editeur,
p. 512.

20 Romuald FONKOUA, Essai sur une mesure du monde au XXe siécle, Edouard Glissant, Paris, Honoré
Champion, 2002, p. 201.

21 Ibid., p. 174.

22 J. Michael DASH, « Ni réel ni révé: Edouard Glissant — Poétique, Peinture, Paysage », in N.
JOUVEN, (dir.), Littérature : Edouard Glissant, la pensée du détour, no 174, 2014, op. cit., p. 40.

23 S. KASSAB-CHARFI — S. ZLITNI-FITOURI — L. CERY (dir.) Actes de colloque (Carthage, 26-27-28
avril 2005) : Autour d’Edouard Glissant : Lectures, épreuves, extensions d’une poétique de la Relation,
Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008.

5



pourrions appeler I’'Homo Mundi Modernicus »24. Pour elle, « [tout] I'art d’Edouard
Glissant repose sur la nécessité d’'une ingéniosité renouvelée qui fait toute la modernité
de son ceuvre »25,

Jacques Chevrier met en lumiere les procédés romanesques mis a contribution par
I’écrivain dans l'objectif de prémunir sa communauté contre la folklorisation et la
réification qui en résulte :

A cette parole en forme de leurre s’oppose une autre parole [...]. Parole indigéne, disions-nous, en
ce sens qu'au paraitre creux et tapageur d'une langue d’emprunt, elle substitue la sobriété, le
dépouillement, voire 'opacité de ce que Glissant désigne par I’expression « le dire vrai »2¢.

Pour Sonia Zlitni-Fitouri, le paysage glissantien dans La Lézarde (1958) remplit une
tout autre fonction, laquelle se dessaisit de toute connotation traditionnelle ou
simpliste pour s’articuler foncierement aux schémes de combat et de libération. En
effet, ce paysage « se détache progressivement de cette fonction premiére qui lui a été
assignée, celle d’assurer un cadre spatial pour l'intrigue du roman »27, afin de devenir,
lui-méme, un giron de conscience, de révolte et de désaliénation :

Les personnages, Mathieu, Thaél, Valérie et Mycéa prennent de la consistance en méme temps
que le paysage prend de la profondeur, non en tant que cadre spatial mais plutét en tant que
métaphore de leur conscience, une conscience d’eux-mémes, de cette urgence de s’armer de
savoir, de poésie pour combattre la misére, I’aliénation?2.

Samia Kassab-Charfi interroge, pour sa part, la maniére dont procede le poéte pour
remettre en cause les convictions généalogiques, viscéralement liées aux mythes
fondateurs, en pointant la négation poétique des fondements et des reperes de la
Conquéte occidentale, laquelle négation n’est en rien un acte vain et absurde. Bien au
contraire, elle constitue le début de I'’émancipation ou de I'autogenése culturelle
antillaise, comme le souligne Samia Kassab-Charfi :

Or cette déclaration d’auto-engendrement n’est-elle pas I'expression poétisée d’une certaine
pensée du tremblement, ou I'imprédictibilité des connexions possibles vient entraver la certitude
généalogique, tout comme elle n’est peut-étre pas sans relation avec le concept de
déterritorialisation cher a Gilles Deleuze et Félix Guattari=o.

Edouard Glissant, comme on I'a déja montré, se place dans la lignée de Deleuze-
Guattari. Il se réfere, a plusieurs reprises, a la pensée du rhizome qui leur est propre
pour forger le concept de « I'identité-rhizome » qui se révele opératoire quant a la
rhétorique et a la poétique de la Relation de I’écrivain antillais. Glissant convient en

24 Catherine DELPECH, « Edouard Glissant : Au zénith de I'exil, une poétique de la démesure », in
KASSAB-CHARFI, S., ZLITNI-FITOURI, S., CERY, L. (dir.), Actes de colloque (Carthage, 26-27-28
avril 2005) : Autour d’Edouard Glissant : Lectures, épreuves, extensions d’une poétique de la Relation,
Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008, p. 89.

25 Ibid., p. 96.

26 Jacques CHEVRIER, « Parole indigente/Parole pléthorique dans le roman caraibe contemporain »,
Ibid., p. 60.

27 Sonia ZLITNI-FITOURI, « De I'ile de Glissant au désert de Boudjedra : intention et désir poétiques »,
Ibid., p. 191.

28 Ibid., p. 191-192.

29 Samia KASSAB-CHARFI, « Les Indes métaphoriques », Ibid., p.53. Les italiques sont le fait de
Pauteur.

6



effet que la racine unique et par-dela I'identité unique ne peuvent qu’étre génératrices
d’exclusion. C’est ce qui se profile dans I'analyse puisée dans Poétique de la Relation :

L’identité-racine [...] est lointainement fondée dans une vision, un mythe, de la création du
monde [...] sanctifiée par la violence cachée d'une filiation qui découle avec rigueur de cet épisode
fondateur, [...] ratifiée par la prétention a la légitimité, qui permet a une communauté de
proclamer son droit a la possession d’une terre, laquelle devient ainsi territoire [...] préservée, par
la projection sur d’autres territoires qu’il devient légitime de conquérir [...]. L’identité racine a
donc ensouché la pensée de soi et du territoire [...]3°.

C’est justement lors de ’avancée coloniale, placée sous le signe de la barbarie et de
la terreur, que s’est opéré le métissage. C’est ce que soutient Glissant dans Faulkner,
Mississippi: «Il y a quelque chose de pourri, tant qu'on sy accroche, dans
lappropriation et la colonisation, dans la Plantation et dans ce qu’elle installe
alentour : I'esclavage et sa dérivée irrémissible, le métissage, fondé d’abord sur le
viol »31. D’ailleurs, le métissage s’érige, sous cet angle, en une infamie aussi bien pour
les Blancs esclavagistes que pour les Noirs asservis, dans la mesure ou le métis devient
victime du racisme et d’'une haine double : il se trouve décontenancé et dépaysé chez
ses parents et ancétres noirs comme il devient sujet aux attaques méprisantes de la part
des Blancs. C’est ainsi que le culte de I'identité unique fait du métissage un principe de
dommage et une cause de malédiction et de dégénérescence, comme le souligne le
philosophe et I'historien martiniquais dans L’Intention Poétique :

La damnation de ce mot : métissage, inscrivons-la énormément dans la page. C’est d’abord le
métis qui, par tradition (par avatar de ’histoire), se considére comme raté. Il a toujours (dans une
certaine littérature) honte de quelque chose : ses parents ne peuvent se marier, ils craignent pour
sa vie, ou bien son pere I'a abandonné. L'intériorisation du racisme (toujours dans ce genre de
littérature) est le fait du métis lui-méme. Et, toujours a cause des avatars de I'histoire (la violence
et la haine entre deux races), il est pour tous un objet de scandalesz.

Le romancier martiniquais, dans I'intention de mettre fin aux ravages occasionnés
par ’expansion colonialiste de I'identité-unique, dans I'objectif également d’obvier aux
cicatrices de I'esclavage et de promouvoir la construction civilisationnelle ne peut céder
au désenchantement et au dépérissement. Tout a l'inverse, il réhabilite résolument
I'identité-rhizome et lidentité-relation, lesquelles s’averent des dynamiques a
géométries variables et corrélativement opérantes a bien des égards. C’est ce que le
penseur caribéen s’attache a mettre en relief dans Poétique de la Relation :

L’identité-relation [...] est liée, non pas a une création du monde, mais au vécu conscient et
contradictoire des contacts de cultures [...], est donnée dans la trame chaotique de la Relation et
non pas dans la violence cachée de la filiation [...], ne concoit aucune légitimité comme garante
de son droit, mais circule dans une étendue nouvelle [...], ne se représente pas une terre comme
un territoire, d’ot on projette vers d’autres territoires, mais comme un lieu ot on « donne avec »
en place de « com-prendre ». L’identité-relation exulte la pensée de 'errance et de la totalitéss.

Signalons ici que c’est dans cette optique que le métissage acquiert sa juste valeur et
rejoint sa fonction prépondérante, dans la mesure ou il autorise les humains a se

30 . GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 157-158. Les italiques sont le fait de 'auteur.

31 E. GLISSANT, Faulkner, Mississippi, op. cit., p. 181. La majuscule est le fait de 'auteur.

32 E. GLISSANT, L’Intention poétique, op. cit., p. 213. Les parenthéses sont le fait de 'auteur.

33 E. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 158. Les italiques et la majuscule sont le fait de
lauteur.



départir de toute acculturation ou déculturation pour épouser la dynamique de
I'interaction et, corollairement, celle de la créativité. Glissant note dans Le Discours
antillais :

Le métissage en tant que proposition n’est pas d’abord I’exaltation de la formation composite d’'un
peuple ; aucun peuple en effet n’a été préservé des croisements raciaux. Le métissage comme
proposition souligne qu’il est désormais inopérant de glorifier une origine "unique" dont la race
serait gardienne et continuatrices4.

Au demeurant, il n’en reste pas moins que, si le métissage, dans I'univers
phénoménologique et anthropologique de Glissant, est un principe générateur
d’interactions ethniques, d’échanges et de dialogues culturels, ses mécanismes se
montrent insuffisants, dans la mesure ou les résultats de toute forme de métissage sont
calculables et, partant, systématisables, voire récupérables. Il s’ensuit que le romancier
se prononce pour la dynamique de la créolisation qui constitue une phase avancée du
métissage, mais assurément plus complexe que lui. La créolisation se démarque
avantageusement du métissage, en ceci qu’elle stimule et soutient les échanges
culturels et artistiques pluridimensionnels et surtout imprédictibles dans I'univers du
Chaos-monde. A cet égard, l'analyse de l'écrivain antillais revét une importance
capitale :

La créolisation exige que les éléments hétérogenes mis en relation « s’intervalorisent », c’est-a-
dire quiil n’y ait pas de dégradation ou de diminution de I'étre, soit de l'intérieur, soit de
Pextérieur, dans ce contact et dans ce mélange. Et pourquoi la créolisation et pas le métissage ?
Parce que la créolisation est imprévisible alors que I’on pourrait calculer les effets d'un métissage.
On peut calculer les effets d'un métissage de plantes par boutures ou d’animaux par croisement,
on peut calculer que des pois rouges et des pois blancs mélangés par greffe vous donneront a telle
génération ceci, a telle génération cela. Mais la créolisation, c’est le métissage avec une valeur
ajoutée, qui est 'imprévisibilité [...]. La créolisation régit I'imprévisible par rapport au métissage

[...]3s.

Cest ici le lieu de rappeler que les romans glissantiens fonctionnent, sous bien des
aspects, a travers la dynamique mouvante de la créolisation. Ils fonctionnent en écho
a l'interpénétration, a la créolisation des genres oratoires propres a la rhétorique qui
sous-tend I'écriture et I'ceuvre littéraire de I’écrivain martiniquais. Celui-ci envisage
non seulement le métissage et le multilinguisme, mais aussi la poétique de la Relation
et Pesthétique du Chaos-monde a la lumiére de la dynamique de cette créolisation,
laquelle incarne probablement la clé de votite tant de son art oratoire que de son
écriture et de son projet culturel. Cet extrait de Mahagony (1987) revient sur le
caractere imprévu et incalculable de la créolisation :

Une femme d’habitation nommeée Tani a mis bas trois enfanssons dont 1’'un bien rose, le second
noir, le troisieme au milieu tout gris. Fut déclarée Meére des trois couleurs. Du moins ’a-t-on ainsi
déclamé alentour. Tani a déboulé la parabole de ’humanité, elle rassemble dans son fruit les trois
directions la quatrieme inconnues.

Dans cette perspective valorisant I'identité-relation au détriment de l'identité-
racine-unique et des phénomeénes de l'assimilation et du nomadisme en fleche,

34 E GLISSANT, Le Discours antillais, Paris, Editions du Seuil, 1981, p. 250.
35 E. GLISSANT, Introduction a une poétique du Divers, op. cit., p. 18-19.
36 K. GLISSANT, Mahagony, Paris, Editions du Seuil, 1987, p. 43.

8



n’avons-nous pas affaire a des catégories de pensée autour desquelles s’ordonne, entre
autres, la transmodernité glissantienne ?

La créolisation

Dans ce cadre, il faut signaler que Glissant ne peut pas se représenter le
multilinguisme en dehors, si I'on peut dire, de la responsabilité linguistique et
culturelle, ni en dehors de la créativité pluridimensionnelle, comme il le confirme dans
Le Discours antillais : « Les contaminations d'une langue par une autre ne sont
négatives que dans le contexte de la non-responsabilité et de la non-création »37. L’on
arrive ici a la notion de créolisation, notion tres opérationnelle au regard de la
rhétorique glissantienne, dans la mesure ou elle engage le brassage et 'emmeélement
des genres oratoires, ou elle englobe le multilinguisme, et ne se borne ni aux résultantes
de sa dynamique, ni aux incidences de son processus. Cest ce que Glissant
recommande a ses auditeurs dans Introduction a une poétique du Divers; aux
Francais comme aux Antillais, aux dominés comme aux dominants :

Cette tangence du créole au francais constitue I'originalité des cultures antillaises francophones :
il nous faut opacifier le créole par rapport au francais ou déstructurer le francais par rapport au
créole pour pouvoir maitriser les deux, pour pouvoir sortir du « petit négre ». Il faut donc bien
constituer 'originalité du créole par rapport au francais et I'originalité du francgais par rapport au
créole (la créolisation n’est en rien un méli-mélo)3s.

C’est dire si, a I'instar du multilinguisme, la créolisation représente une dynamique
d’interaction, de dialogue et d’emmélement. Cependant, elle ne couvre pas uniquement
le domaine des langues ; elle s’étend a toutes les dimensions humaines et a tous les
domaines de la vie, qu’ils soient économiques, technologiques, scientifiques, religieux,
artistiques, intellectuels, culturels ou civilisationnels. Dans Mémoires des esclavages,
Glissant analyse ainsi :

L’extraordinaire intensité de ces mélanges, heurts, conflits, « races », imaginaires, techniques,
mythes et croyances, que j’ai donc appelé créolisation, non par référence a un modéle donné qui
serait le créole, mais par une méthodologie comparative (une créolisation étant une composition
d’éléments distincts hétérogeénes les uns par rapport aux autres, mis en fusion dans un lieu et un
temps donnés et dont les résultantes, poussent plus loin que les mécanismes fertiles du métissage,
sont imprévisibles et imprédictibles : ce qui est en effet 'image acceptable du parcours d’'une
langue créole39.

Dans cette optique, le romancier, pour qui la technique de brassage est primordiale,
appréhende la créolisation, en ceci qu’elle implique méme les contacts choquants et
tragiques afin de les convertir en effets avantageux, sur le plan culturel, pour ceux qui
entrent dans son aire et se trouvent concernés ou, mieux, contaminés par ses
processus. En somme, la créolisation altere souvent, bon gré mal gré, les parties qui se
mettent en contact et procedent au dialogue et a I’échange culturels méme dans les
situations les plus conflictuelles, telles que celles de la colonisation, de la
mondialisation ou encore du néocolonialisme. C’est ce que le penseur martiniquais
développe en particulier dans Les Entretiens de Baton Rouge :

37 E GLISSANT, Le Discours antillais, op. cit., p. 325. Les italiques sont le fait de I'auteur.
38 E. GLISSANT, Introduction a une poétique du Divers, op. cit., p. 52.
39 E. GLISSANT, Mémoires des esclavages, Paris, Gallimard, 2007, p. 123.

9



Dans I'invasion, apres les massacres, il y a transformation profonde et mutuelle, une créolisation
qui se forme en naturalité nouvelle, et, dans la colonisation, apres les massacres de la conquéte, il
y a mutation, douloureuse et unilatérale, des seuls colonisés, qui résistent ou non. Le colonisateur
resté chez lui aura tendance a considérer ce colonisé plus ou moins malléable comme une simple
donnée de situation. Mais il change lui aussi, et sans qu’il le sache : les créolisations le rattrapent
a demeure4°.

Signalons ici que la dynamique de la créolisation ne soutient ni la violence, ni la
domination. Elle s’allie étroitement a «la poétique de la Relation » qui cultive
Iouverture a tous les lieux et dans tous les sens. Glissant pointe, dans Introduction a
une poétique du Divers, I'apport de la créolisation qui fait écho a I’éloquence
épidictique, propre a la rhétorique archipélique, dans la mesure ou elle prend part a la
valorisation et a ’exaltation de toutes les cultures et de tous les lieux, y compris I'ile et
larchipel :

Le rapport est intense entre la nécessité et la réalité incontournable de la créolisation et la
nécessité et la réalité incontournable du lieu, c’est-a-dire du lieu d’oti 'on émet la parole humaine.
On n’émet pas la parole en l'air, en diffusion dans l'air. Le lieu d’oti on émet la parole, d’ou on
émet le texte, d’'ou on émet la voix, d’ou on émet le cri, ce lieu-la est immense. Mais ce lieu, on
peut le fermer, et on peut s’enfermer dedans. L’aire d’oti 'on émet le cri, on peut la constituer en
territoire, c’est-a-dire la fermer par des murs, des murailles spirituelles, idéologiques, etc. Elle
cesse d’étre « aire ». L'important aujourd’hui est précisément de savoir discuter d'une poétique
de la Relation telle qu’on puisse, sans défaire le lieu, sans diluer le lieu, 'ouvrir4:.

Au sujet de la poétique, des poétiques, la créolisation est de mise, en cela qu’elle
réactive — par le biais des échanges et des interactions qu’elle propose — les cultures,
les littératures, les arts, les écritures, les imaginaires, les langues, les idiomes pour
créer d’autres poétiques, d’autres visions et envisager, en conséquence, d’autres
horizons. C’est dire que la créolisation s’inscrit, sans conteste, en faux contre tout
réductionnisme et tout effet de réification. Dans cet ordre d’idées, le romancier antillais
ne peut consentir a la notion de créolité, notion détourée quelque part sur le modele
monolithique et, par conséquent, réducteur. Dans L’Tmaginaire des langues, Glissant
se prononce ainsi sur cette question :

Les créolismes, les particularismes, les régionalismes, ce sont des maniéres de satisfaire, a
I’échelle de la hiérarchie des langues, les grandes langues de culture. Et les gens sont tres satisfaits.
Parce que ainsi on ne pose pas le probleme essentiel qui est le probleme des poétiques, c’est-a-
dire de I'usage non hiérarchisé des poétiques différentes dans des langues différentes. Personne
ne veut en parler parce que cela rend caduque la croyance prétentieuse en la supériorité de
certaines langues sur d’autres. Le créolisme, le régionalisme, n’ouvre pas ce débat : au contraire,
c’est une consécration de la prééminence de certaines langues sur d’autres. Il y aurait des langues
d’usage noble et des langues qui ne produisent que des régionalismes, des particularismes. Or, ce
n’est pas vrai. Dans le contexte moderne, toutes les langues sont régionales et toutes les langues
ont leur poétique, en méme temps42.

Il faut préciser dans ce contexte que Glissant ne souscrit guére a I'Eloge de la
créolité43 dont les consignataires sont Jean Bernabé, Patrick Chamoiseau et Raphaél
Confiant. Pour lui, la créolité et le créolisme sont limités a quelques effets linguistiques.

40 . GLISSANT, Les Entretiens de Baton Rouge (avec Alexandre Leupin), Paris, Gallimard, 2008,
p- 93.

41 E. GLISSANT, Introduction a une poétique du Divers, op. cit., p. 29-30.

42 K. GLISSANT, L'Tmaginaire des langues, op. cit., p. 28-29. )

43 Jean BERNABE, Patrick CHAMOISEAU, Raphaél CONFIANT, Eloge de la créolité, Paris, Gallimard,
parution originale : 1989.

10



En outre, ils sont restreints au niveau du lieu ou de I’espace. En dernier ressort, le
créolisme et la créolité ne sont pas en mesure de dépasser 1’exotisme, comme I’a bien
montré le penseur caribéen :

La subversion vient de la créolisation (ici, linguistique) et non des créolismes, c’est-a-dire :
introduire dans la langue francaise des mots créoles, fabriquer des mots francais nouveaux a
partir des mots créoles. Je trouve que c’est le c6té exotique de la question [...]. La créolisation pour
moi n’est pas le créolisme : c’est par exemple engendrer un langage qui tisse les poétiques, peut-
étre opposées, des langues créoles et des langues francgaises44.

Qui plus est, la créolité verse dans la systématisation chére aux impérialistes. La
créolité, au regard de la rhétorique glissantienne, est une force classificatrice et,
corrélativement, réductionniste et sclérosante : « Or, c’est ce que fait la créolité :
définir un étre créole. C’est une maniere de régression, du point de vue du processus
[...] »45, lira-t-on a ce propos dans L’Imaginaire des langues. Pour cette raison,
Glissant prend de la distance par rapport a la créolité qu’il considére restreinte et
incapable de gérer les intrications inopinées et les enchevétrements 6 combien
complexes du « Chaos-monde »46. Bref, il lui oppose, dans Poétique de la Relation, la
dynamique de la créolisation : « La créolisation qui est un des modes de l'emmélement
— et non pas seulement une résultante linguistique — n’a pas d’exemplaire que ses
processus et certainement pas ‘les contenus’ a partir desquels ils fonctionneraient.
C’est ce qui fait notre départ d’avec le concept de ‘créolité’ »47. Quoi qu’il en soit, la
rhétorique glissantienne promeut et réhabilite la dynamique de la créolisation, laquelle
doit étre également saisie comme 'une des résultantes les plus opérationnelles de
I'interpénétration des genres oratoires. Il faut remarquer ici que la créolisation, qui
cultive ’échange, les entremélements et s’ouvre sur 'imprédictible, répond pleinement
aux lois intrinseques qui régissent le monde moderne, le Chaos-monde, et contredit,
par la méme, les systémes aliénants de la mondialisation et du nouvel ordre mondial,
systemes basés sur l'injustice et ’exploitation dont sont victimes les faibles et les
minoritaires. Cest dans cette mesure que Glissant rattache, dans Introduction a une
poétique du Divers, la créolisation a la pensée archipélique :

Je pense que le terme de créolisation s’applique a la situation actuelle du monde, c’est-a-dire a la
situation ou une « totalité terre » enfin réalisée permet qu’a I'intérieur de cette totalité (ou il n’est
plus aucune autorité « organique » et ot tout est archipel) les éléments culturels les plus éloignés
et les plus hétérogenes s’il se trouve puissent étre mis en relation. Cela produit des résultantes
imprévisibles4s.

Il n’en reste pas moins vrai que la créolisation est au carrefour de I'impulsion
judiciaire, de ’éloquence épidictique et de la visée délibérative, dont I'interpénétration
constitue le trait distinctif de la rhétorique de Glissant. En fait, la créolisation récuse
tout atavisme cultivant 'unique, le systémique et, partant, ’aliénation des autres. Elle
représente ainsi un maillon solide du discours judiciaire glissantien, comme I’explicite
le penseur martiniquais dans Traité du Tout-Monde : « La créolisation est le non-Etre
enfin en acte : enfin le sentiment que la résolution des identités n’est pas le bout du
petit matin. Que la Relation, cette résultante en contact et proces, change et échange,

44 E. GLISSANT, L'Tmaginaire des langues, op. cit., p. 25-26.

45 Ibid., p. 31.

46 E. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 108.

47 Ibid., p. 103. Les italiques sont le fait de lauteur.

48 £. GLISSANT, Introduction a une poétique du Divers, op. cit., p. 22.

11



sans vous perdre ni vous dénaturer »49. La créolisation a singulierement partie liée a
I’éloquence épidictique, du fait qu’elle s’inscrit aux antipodes de l'ostracisme pour
préparer le terrain a I’avenement des différentes cultures, y compris la culture créole.
Dans cette optique, Glissant confie dans Introduction a une poétique du Divers :

Ce qui se passe dans la Caraibe pendant trois siécles, c’est littéralement ceci : une rencontre
d’éléments culturels venus d’horizons absolument divers et qui réellement se créolisent, qui
réellement s’imbriquent et se confondent l'un dans lautre pour donner quelque chose
d’absolument imprévisible, d’absolument nouveau et qui est la réalité créolese.

En derniéere analyse, la dynamique de la créolisation fonctionne en harmonie avec
I'intention délibérative dans le sens ot1, non seulement, elle préconise le changement
et le met en ceuvre, mais aussi dans la mesure ou ses résultantes sont en perpétuel
devenir, comme le confirme I’écrivain dans Traité du Tout-Monde :

La créolisation est imprévisible, elle ne saurait se figer, s’arréter, s’inscrire dans des essences, dans
des absolus identitaires. Consentir que I'étant change en perdurant, ce n’est pas approcher un
absolu. Ce qui perdure dans le changement ou le change ou I'échange, c’est peut-étre d’abord la
propension ou I'audace a changers.

Plus précisément, le romancier antillais cong¢oit la dynamique et les mécanismes non
systémiques de la créolisation en termes d’ouverture et d’interpénétrations, lesquelles
se révelent étre illimitées : « La créolisation comprend et dépasse tous les contraires
possibles »52, lira-t-on ainsi dans Introduction a une poétique du Divers. Cest que
« [le] Monde tremble, se créolise, c’est-a-dire se multiplie, mélant ses foréts et ses
mers, ses déserts et ses banquises, tous menacés, changeant et échangeant ses
coutumes, et ses cultures et ce qu’hier encore il appelait ses identités, pour une grande
part massacrées »53. Il s’agit 1a, a fortiori, d'un caractére a la fois cathartique et
prophylactique pour ceux qui ont déja subi les tourments de la Traite et les affres de
l’asservissement, en ce que la créolisation leur fournit une occasion certaine d’entrer
en interaction avec le monde, de se forger une identité renouvelable, tout en obviant a
leurs stigmates et a leur trauma. Cela est certes ’apanage de la créolisation et, par-dela,
de la rhétorique qui tire sa force argumentative et son caractére pragmatique du
brassage des genres oratoires et de 'emmeélement des cultures. C’est dans ce cadre que
Glissant pointe I'intérét de la créolisation et tente, dans Faulkner Mississippi, de lui
accorder sa juste valeur. Il indique «[...] que cela a un nom, la créolisation, la
conjonction inarrétable malgré la misere, I'oppression, les lynchages, conjonction qui
ouvre sur des résultantes imprévisibles [...] que c’est I'imprévisible qui terrifie ceux qui
refusent méme I'idée, sinon la tentation, de méler et de partager [...] »54.

Par ailleurs, la dynamique de la créolisation s’avere étre un catalyseur de créativité
et un gage d’inventivité, en ceci qu’elle réanime les imaginaires, dans tous les sens et
toutes les directions. Cela releve d’une véritable gageure au regard de la rhétorique et
de la poétique glissantiennes : « Et d’ou le role du poéte qui va chercher non pas des
résultantes prévisibles mais des imaginaires ouverts pour toutes sortes d’avenirs de la

49 E. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 238-239. Les majuscules sont le fait de I'auteur.

50 E. GLISSANT, Introduction a une poétique du Divers, op. cit., p. 15.

51 E. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 26.

52 . GLISSANT, Introduction a une poétique du Divers, op. cit., p. 106.

53 E. GLISSANT, La Cohée du Lamentin (Poétique V), Paris, Gallimard, 2005, p. 75. La majuscule est le
fait de l'auteur.

54 E. GLISSANT, Faulkner Mississippi, op. cit., p. 48.

12



créolisation. Le poete n’a pas peur de l'imprédictible » 55, lira-t-on ainsi dans
L'imaginaire des langues. Enfin, ’on peut arguer de ce qui précede que la dynamique
du multilinguisme et, tout particulierement, la mouvance de la créolisation sont en
mesure de préparer le terrain pour l'esthétique ou la poétique du Chaos-monde. Il
s’agit 1a d'un mécanisme linguistique, culturel et anthropologique d’'une immense
portée, et ce, notamment en ce qui concerne la création artistique, littéraire et
esthétique. C’est ainsi que Glissant met en lumiére, dans Traité du Tout-Monde,
I'importance décisive de la créolisation pour sa nouvelle région du monde : « Je vous
présente en offrande le mot créolisation, pour signifier cet imprévisible de résultantes
inouies, qui nous gardent d’étre persuadés d’'une essence ou d’étre raidis dans des
exclusives »56.

Dans quel sens alors la pensée de I'errance, la poétique du nomadisme circulaire et
la transmodernité glissantiennes s’articulent-elles au mécanisme du métissage et
s’inscrivent-elles dans la droite ligne de la dynamique de la créolisation ?

La pensée de I’errance : la poétique du nomadisme circulaire et
la transmodernité esthétique

Certes, la poétique de I’errance est en lien indissoluble avec la pensée archipélique
du tremblement et de la trace. Elle se rattache également a ’esthétique baroque et a la
poétique du Chaos-monde et se réclame, par 1a méme, du divers et de 'opacité pour
valoriser les cheminements de chaque identité communautaire, en 'occurrence de
I'identité antillaise, laquelle établit des échanges et entre, bon gré mal gré, en
créolisation avec d’autres identités, et ce, lors de ses pérégrinations ontologiques de la
quéte de soi et lorsqu’elle supporte et affronte les vicissitudes de I'existence. Partant,
Perrance qui établit perpétuellement des relations avec les autres ne peut se passer de
sa propre différence, ni de sa propre opacité, laquelle incarne son propre « Dasein »57,
c’est-a-dire son existence réelle dans le monde. C’est ainsi que la poétique de ’errance
ne contredit pas la volonté de I'ancrage de I'identité dans sa terre et dans son entour.
« La Caraibe est terre d’enracinement et d’errance. Les exils antillais en
témoignent »58, lira-t-on a ce propos dans Poétique de la Relation. C’est que Glissant
procede paradoxalement — par le truchement de sa rhétorique — a l'installation de
I'identité caribéenne au cceur méme de I'instable, du mouvant et de ’errant, comme il
le précise dans Traité du Tout-Monde :

L’errance, c’est cela méme qui nous permet de nous fixer. De quitter ces lecons de choses que nous
sommes si enclins a semoncer, d’abdiquer ce ton de sentence ot nous compassons nos doutes
— moi le tout premier — ou nos déclamations, et de dériver enfin. Dériver a quoi ? A la fixité du
mouvement du Tout-monde. A ces marelles, tragiques, endiablées, sages ou bienheureuses, a quoi

55 E. GLISSANT, L'Tmaginaire des langues, op. cit., p. 33.

56 E. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 26.

57 « L’homme erre. L’homme ne tombe pas dans ’errance a un moment donné. [...] au contraire 'errance
fait partie du Da-sein a laquelle 'homme historique est abandonné [...] 'errance domine ’homme en
tant qu’elle le pousse a s’égarer. Mais par I'égarement, I'errance contribue aussi a faire naitre cette
possibilité que 'homme a le moyen de tirer de son existence et qui consiste a ne pas succomber a
Iégarement. Il n’y succombe pas s’il est susceptible d’éprouver I'errance comme telle et de ne pas
méconnaitre le mystere du Da-sein. », Martin HEIDEGGER, De lessence de la vérité, Paris, Gallimard,
2001, « la non-vérité en tant qu’errance », Questions I et II, p. 186-189.

58 E. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 229.

13



nous jouons et dont les horizons ne forment pas lignes. L’errance nous donne de nous amarrer a
cette dérive qui n’égare pas5s9.

Cette poétique de lerrance est aux antipodes de la stagnation et de
I'engourdissement. Elle se départit aussi de I'exces et de la démesure, dans le sens ou
il s’agit de deux tendances diamétralement opposées qui débouchent toutes deux sur
la dilution ou la déliquescence de l'identité. Pour cette raison, le romancier
martiniquais se déterminera pour une pensée et/ou une poétique de I'errance qui
récuse 'immobilisme léthargique, décroche de toute stase et se démarque de toute
ranceeur et violence. Comme le soutient Glissant dans Poétique de la Relation :

La pensée de l'errance n’est ni apolitique ni antinomique d’une volonté d’identité, laquelle n’est
apres tout que la recherche d'une liberté dans un entour. Si elle contredit aux intolérances
territoriales, a la prédation de la racine unique (qui rend si difficiles aujourd’hui les démarches
identitaires), c’est parce que, dans la poétique de la Relation, I’errant, qui n’est plus le voyageur,
ni le découvreur, ni le conquérant, cherche a connaitre la totalité du monde et sait déja qu’il ne
laccomplira jamais — et qu’en cela réside la beauté menacée du mondese.

Aussi la poétique de I'errance récuse-t-elle toute universalisation généralisante et
toute transparence aliénante. Elle embrasse en revanche la différence et I'opacité,
lesquelles donnent lieu a la créativité et a ’espoir. Des lors, I'identité antillaise, la
pensée archipélique et la culture caribéenne sauraient étre en mesure de quitter les
enclaves sépulcrales et d’errer librement dans 'univers du Chaos-monde. A cet égard,
on appréciera ’analyse de Glissant dans Poétique de la Relation :

L’errant récuse l'édit universel, généralisant, qui résumait le monde en une évidence
transparente, lui prétendant un sens et une finalité présupposés. Il plonge aux opacités de la part
du monde a quoi il accede. La généralisation est totalitaire : elle élit du monde un pan d’idées ou
de constats qu’elle excepte et qu’elle tache d’imposer en faisant voyager des modéles. La pensée
de I'errance concoit la totalité, mais renonce volontiers a la prétention de la sommer ou de la
possédero:,

Toutefois, la poétique de I'errance ne fait aucunement basculer I'identité antillaise
dans le carcan du nationalisme. Glissant le signifie manifestement dans Poétique de la
Relation : « Cette pensée de l'errance [...] fut a contre-courant de I’expansion
nationaliste »%2. Tout au contraire, elle se focalise a « [penser] I'excentrement »%3 afin
d’accorder une histoire et une mémoire collective a chaque identité communautaire,
c’est-a-dire une continuité chronologique et civilisationnelle inaliénable. La poétique
de l'errance est a méme d’allouer a l'identité-Relation un passé, un présent et un
devenir qui lui sont spécifiques. Dans Les Entretiens de Baton Rouge, le penseur
antillais évoque a bon escient le « continuum biographique de la communauté » en ces
termes : « cette pensée de l’errance introduit de nouvelles relations au pays, une
opposition poétique aux injonctions de systeme qui régiraient la fréquentation de
celui-ci et qui donc imposeraient une vue altérée du continuum biographique de la
communauté »%4, Glissant pousse méme plus loin la poétique de ’errance dont s’arme
sa rhétorique, si bien que cette poétique opere une sorte de distanciation énorme par

59 E. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 63. La majuscule est le fait de 'auteur.
60 Ei. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 32-33. Idem.

61 E. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 33.

62 Ibid., p. 27.

63 E. GLISSANT, Les Entretiens de Baton Rouge, op. cit., p. 140.

64 Ibid., p. 44-.

14



rapport a sa propre ipséité et a sa propre aire, dans le sens ou I’écrivain lie 'essence de
chaque identité a une dynamique relationnelle considérable, non systémique et non
systématisante. C’est la une maniere totalement différente et novatrice de se
représenter soi-méme dans le Chaos-monde. Par conséquent, toute systématisation
accablante et toute modélisation assimilatrice se muent, sous les auspices de la
poétique de l'errance, en densité ontologique et se transforment en tremblements
culturels édifiants et engageants. C’est ce que Glissant essaie de montrer dans Les
Entretiens de Baton Rouge :

Or, qu'est-ce que c’est, la pensée de I'errance ? C'est quitter, se départir du lieu qui vous a été
donné, pour mieux le comprendre ou pour mieux vivre avec. Dans cette mesure, la littérature
accomplit une fonction [...] : magnifier la pensée de I'errance (au monde), s’opposer en tous points
ala pensée de systéme. Ainsi pour nous 'errance assumée nous meéne-t-elle a transfigurer ’ancien
arrachement esclavagiste a I’Afrique, sans en faire systéme¢s.

Dans cette optique, la poétique de lerrance conduit non seulement a
I’épanouissement non égocentrique de la communauté antillaise, mais, plus encore, a
la singularité non narcissique de 1’écrivain antillais. C’est ici ou transparait I’enjeu
majeur au regard de la rhétorique de Glissant qui déclare dans Les Entretiens de Baton
Rouge :

C’est ce que je résume en répétant que I’écrivain sera solitaire et solidaire. Solitaire : qu’il doit
aventureusement vivre dans la pensée de ’errance, qui n’est pas une pensée collectiviste ni méme
une pensée collective, et solidaire : qu’il doit totalement grandir dans la pensée de son lieur. C’est
seulement par cette pratique du détour et du retour que la dialectique de la Relation opére. Mais
I’écrivain n’est assujetti a aucun devoir, en vérité. Il éclaire ses naives et fortes lucidités au feu
d’un inextricable qu’il ne régit passe.

A partir de ce point de vue, le romancier s’emploie & « contester la prédominance de
I’Occident [et] du méme coup intégre celui-ci au monde »¢7. C’est également de cette
maniere qu’il tente de prémunir les communautés de la totalité-monde contre les
errements des mouvements usurpateurs de l'errance, lorsqu’elle est concue selon le
modele occidental : « Ce monde est déja ce que sera 'eau mélée de la mare,
imprévisible et multiple, libre a vous de le concevoir aussi comme 1’0 tyrannique et
parfait qui en marquait le bord »©8.

La poétique de l'errance se démarque ainsi définitivement du « nomadisme en
fleche »%9, lequel fonctionne en droite ligne de ’expansion colonialiste et constitue
indubitablement une modalité de domination et d’assujettissement a laquelle les
dominateurs ont recours : « Cela précisément, que la grandeur appartient a I'inapercu,
qui vous distrait du souci de domination »7°. En méme temps, cette poétique de
Ierrance qui procede de la rhétorique et de la philosophie, adoubant la création
littéraire glissantienne, a intimement trait au nomadisme circulaire, lequel s’inscrit
strictement a 'opposé du « nomadisme envahisseur », en tant que « désir dévastateur
de sédentarité » 71, pour embrasser I’échange culturel, sans toutefois céder aux
penchants hégémoniques visant I'expansion de son propre territoire aux dépens des

65 Ibid., p. 109.

66 Ibid., p. 111.

67 K. GLISSANT, L Intention poétique, op. cit., p. 29. Les italiques sont le fait de I'auteur.
68 K. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, Paris, Gallimard, 1999, p- 350.

69 E. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 31.

70 E. GLISSANT, Ormerod, Paris, Gallimard, 2003, p. 351.

71 K. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 24.

15



autres et de leurs entours géoculturels. II faut préciser ici que la poétique du
nomadisme circulaire glissantienne s’avere étre « le sel de la diversité du monde »72,
en ceci qu’elle cherche a établir un « nouvel équilibre »73 entre les « peuples immortels
et les peuples souffrants actuels » 74, et a « envisager une multiplicité de fleuves
temporels, une conjonction de ces courants dans des lieux de rencontre des humanités
futures [...] »75. Il s’agit en effet de tout placer sous le contréle de la fraternité culturelle,
c’est- a-dire a I’abri de tout exclusivisme et de tout réductionnisme. C’est en ce sens que
le narrateur, dans cet extrait de La Lézarde (1958), cultive et chante la fraternité
humaine, et ce, loin de toute standardisation et de toute mise sous curatelle :

Aucun, aucun, méme pas Mathieu, nos méres qui ont tout sacrifié, la vie et la santé, nos freres et
nos sceurs condamnés pour nous, pour nous permettre d’apprendre, et quoi, nous voila, hein,
nous voulons étre différents, uniques, est-ce que ce peuple veut étre différent, il veut sa place au
soleil, il veut des défenseurs, la liberté, partout dans le monde il y a des peuples qui souffrent,
nous ne sommes pas différents, nous sommes les fréres de tous les peuples, il n’y a que celui qui
exploite et celui qui est exploité7e.

La poétique du « nomadisme circulaire » permet, d’'une part, aux différentes
identités communautaires autant qu’aux différentes cultures de la totalité-terre de
réaliser une «entrée en monde» 77, tout en s’attachant a pourfendre la
relation « d’oppresseur-opprimé »78 et a rendre caduc le clivage civilisationnel entre le
centre et les périphéries, comme le recommande 'auteur dans Ormerod (2003) :

Sur ces Lesser Antilles qu’Anglais et Francais se déchirerent entre eux durant trois siécles pour le
moins, et les Ibériques faisaient ailleurs leur ménage et provision, dans le Champ de ces autres
iles, Puerto Rico ou Cuba, qui sont bourrées d’arriére-pays et de profonds inatteignables — ne
cherchez pas de centre. Vous qui tenez tant a préciser ou ¢a se passe et comment, et a dérouter
ces clartés de récitations sans lesquelles vous ne soutenez rien79.

Glissant considére que « l'infini détail du monde nous aide ici autant que les vues
les plus générales que nous pouvons en saisir, que la résistance vit dans toutes les
périphéries que vous ne voyez pas [...] »82. Cela revient a dire que I’écrivain
martiniquais cherche a établir « le change dans I’échange »8! et ce, dans l'intention
d’autoriser tous les imaginaires a s’aventurer dans les zones nouvelles, entrelacées et
incirconscriptibles de la mondialité82, sans pour autant se perdre dans ses conjectures
imprédictibles et apocalyptiques. Car cette poétique veut renverser de fond en comble
les systemes envahisseurs des esclavagistes occidentaux, puisque, comme le spécifie
Glissant dans L’Entretien du monde, «[l]’Occident [...] a été prodigieusement
expansionniste dans son monolithisme [...] »83.

72 . GLISSANT, Tout-Monde, Paris, Gallimard, 1993, p. 324-325.

73 E. GLISSANT, Ormerod, op. cit., p. 244.

74 Ibid., p. 251.

75 E. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 224.

76 E. GLISSANT, La Lézarde, Paris, Editions du Seuil, 1958, p. 176.

77 Edouard GLISSANT & Francois NOUDELMANN, L’Entretien du monde, Paris, PUV, 2018, p. 147.

78 Ibid., p. 131.

79 K. GLISSANT, Ormerod, op. cit., p. 347. Les majuscules et les italiques sont le fait de 'auteur.

80 K. GLISSANT, Philosophie de la Relation, op. cit., p. 86.

81 K. GLISSANT, Les Entretiens de Baton Rouge, op. cit., p. 38.

82 « La mondialité est cette aventure sans précédent qu’il nous est donné a tous de vivre, dans un espace-
temps qui pour la premiere fois, réellement et de maniére foudroyante, se congoit a la fois unique et
multiple, et inextricable », E. GLISSANT, La Cohée du Lamentin, op. cit., p. 23.

83 E. GLISSANT & F. NOUDELMANN, op. cit., p. 38.

16



D’autre part, la poétique du « nomadisme circulaire » recoupe la poétique de la
Relation glissantienne, en cela qu’elle procede — a I’encontre des pensées de systeme
colonialistes qui s’attachent a faire table rase de la diversité — a mettre en valeur tous
les lieux et imaginaires du Chaos-monde ainsi que la différence et son esthétique. C’est
cette question que Glissant tient a éclaircir dans Philosophie de la Relation : « Les
beautés des différences (des différents) sont les premiers témoins et les acteurs décidés
des résistances a la nuit de 'esprit et a toute oppression »84. Ce passage, puisé dans
Sartorius. Le roman des Batoutos (1999), informe sur la liaison dialectique non
aliénante qui doit s’établir entre le lien d’ou tout un chacun peut émettre ’expression
de son imaginaire créatif et le reste de la totalité-terre :

La flambance de I’entour n’aveugle pas tes yeux. Le lieu évoque et appelle non pas les oppresseurs
venus d’ailleurs, qui en feront leur domaine, mais ces autres beautés multipliées derriere
I'horizon, les flammes grises des fjords et les minuties des sources dans leurs Verts-Prés et le
vertige des steppes et la glace énorme qui tourne en craquements autour de son cceur bleu qui
veille, et les champs aplatis, sillonnés de tracteurs rectilignes. Lieu d'un peuple qui devine le
monde et y conjoint, par la présence manifeste et la présence intimess.

La poétique du « nomadisme circulaire » est ainsi une formule qui permet de lutter
contre la dilution culturelle et I'aliénation. Elle se trouve renforcée par la pensée
archipélique de la trace, qui scelle les mécanismes de la créolisation, dans la mesure ou
« [la] pensée de la Trace est d’archipelliser »86. Elle est aussi appuyée par une « pensée
de tremblement [qui] nous [éloigne] des certitudes enracinées »87 et par la pensée
« tourbillonnaire », en ce sens que « [le] tourbillon est ce qui permet de concevoir
toutes les valeurs, non pas comme semblables mais comme équivalentes »88. Il s’agit
ici d’« une pensée du mouvement du vivant » 89, selon la formule pertinente du
philosophe martiniquais qui ajoute dans L’Entretien du monde

Mais il y a un systéme rhizomique de relations dans le monde et c’est a partir de la méditation sur
ce systeme rhizomique que I'on peut envisager a plus ou moins long terme la solution de
nombreux problémes qui se posent dans le monde et dans chaque lieu particulier : « agis dans ton
lieu, pense avec le monde, n’agis pas dans le monde parce que tu agis a la place de 'autre »9°.

Dans cet extrait du Tout-Monde (1993), le narrateur s’attache a mettre en
quarantaine toutes sortes d’emprisonnement et d'immobilisme pour adhérer a cette
poétique tourbillonnaire, laquelle épouse les pérégrinations et, a I'instar des abeilles,
butine de la séve dans tous les champs possibles :

Et quand il alla dire un au revoir a Tarzan, Raphaél Targin eut vraiment le sentiment de se séparer
d’'un conducteur d’ombres, d'un maitre des profondeurs, d'un dériveur de tous les espaces
connaissables, d’'un qui était désigné pour vous mener au bord de votre propre enfermement,
aprés quoi vous n’aviez plus qu’a ouvrir sur les hauteurs libres et les emportements ou vous
imaginez ce que vous étes réellement, c’est-a-dire ce que votre identité apporte et prend a cette
succession ininterrompue de tourbillons et de fixitéso:.

84 £. GLISSANT, Philosophie de la Relation, Paris, Gallimard, 2009, p. 87-88.

85 E. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 31-32. Les majuscules sont le fait de
lauteur.

86 . GLISSANT, Ormerod, op. cit., p. 222. Les italiques et la majuscule sont le fait de I'auteur.

87 K. GLISSANT, Philosophie de la Relation, op. cit., p. 54.

88 .. GLISSANT & F. NOUDELMANN, op. cit., p. 71.

89 Ibid., p. 109.

90 Ibid., p. 111.

9ot . GLISSANT, Tout-Monde, op. cit., p. 180.

17



Il s’ensuit ainsi 'opinion que la poétique du nomadisme circulaire — qui s’inscrit au
coeur de la mondialité 92 glissantienne, « laquelle entend s’opposer aux effets
mécaniques des mondialisations, et désignera les réalités et I'intuition d’'une quantité
réalisée des différences dans le monde »93, en nouant des liens organiques autant avec
la poétique de la Relation qu’avec I'esthétique de la nouvelle région du monde — se
situe dans la droite ligne des visées oratoires d’'une rhétorique par le truchement de
laquelle Glissant s’évertue a transmuer 1’échec en réussite et les enfermements en
ouverture tous azimuts entre les différents imaginaires du monde et en rencontres
fructueuses pour toutes les identités de la « communauté-monde »94. C’est dans cette
perspective qu’opere cette poétique du nomadisme circulaire, comme le confirme le
penseur caribéen dans Poétique de la Relation :

Alors le déracinement peut concourir a I'identité, ’exil se révéler profitable, quand ils sont vécus
non pas comme une expansion de territoire (un nomadisme en fleche) mais comme une recherche
de I'Autre (par nomadisme circulaire). L’imaginaire de la totalité permet ces détours, qui
éloignent du totalitaire9s.

A cet égard, l'auteur tente, par et a travers son ceuvre romanesque, de « mieux
appréhender les détails et 'ensemble »9¢ du Chaos-monde, « pour apprécier les vraies
richesses »97 et se livre, dans Sartorius. Le roman des Batoutos (1999), a la valorisation
de ce nomadisme circulaire au détriment du nomadisme envahisseur, dont les
retombées sur les différentes humanités et cultures sont néfastes :

Eléné ! conjoint les lieux et voici que s’en présentait une des plus troubles révélations, non pas
donc de ce continent ol vous avez pensé trouver les Indes, qui avait toujours été 1a et y serait
toujours, mais de sa rencontre avec d’autres, ainsi qu’il en fut quand Alexandre, fourrier sauvage
et paradoxal du méme Eléné !, tueur de peuples et passeur de cultures, fit se rejoindre, sans se
confondre, Orient et Occident9s.

C’est 1a un principe dont la portée est considérable pour ’écrivain caribéen, lequel a
besoin de toutes les modalités littéraires, voire de toutes les expressions artistiques
pour pouvoir reconstruire une identité transplantée et déflagrée. Il est important pour
nous de remarquer ici que la déconstruction des modeles génériques, autant que
labolition des regles et codes formels auxquelles Glissant procede, participent du
discours reconstitutif, par le biais duquel le penseur antillais se penche sur la
restauration du monument de la culture archipélique des Caraibes. A cet égard, il faut
souligner que la problématique de la transgénéricité littéraire ou du métissage
générique chez Glissant releve de deux articulations distinctes mais indissociables.
D’abord, il est question d’une parole sublime qui tient lieu d’exaltation de I'identité
antillaise et de la culture insulaire et se passe de la codification générique. Lisons, dans

92 « Et la mondialité au contraire est la seule dimension ot peuvent s’estimer a la fois la quantité réalisée
de toutes les différences du monde et la relation infinie maintenue d’une variété a I'autre, d’une identité
a l'autre, qui sont issues des mouvements de cette quantité, c’est-a-dire ainsi, le commerce et '’échange
dont la loi ne serait plus le profit le plus éternel possible mais les équilibres du donner-recevoir », E.
Glissant, Une nouvelle région du monde, op. cit., p. 150.

93 Ibid., p. 81.

94 E. GLISSANT, Faulkner, Mississippi, op. cit., p. 305.

95 .. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 30. La majuscule est le fait de 'auteur.

96 . GLISSANT, Ormerod, op. cit., p. 221.

97 Ibid.

98 E. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 249.

18



ce cadre, la remarque de Marielle Macé : « Parmi les concepts susceptibles d’éclipser
le cadrage générique, il faut compter le sublime et la tradition anti-mimétique qui en
accompagne la compréhension » 99. Ensuite, on notera que cette transrhétorique
stimule une hybridation générique qui véhicule un ethos antillais collectif qui n’exclut
pourtant pas I'excellence du génie individuel. C’est dire si ce métissage générique
dérive aussi d’'une vision du monde propre au penseur martiniquais, vision qui se
nourrit de la philosophie de la Relation.

Pour Glissant, le créateur antillais (homme de lettres, artiste, etc) est avant tout un
« déparleur »100 qui échappe a ’emprise de la systématisation. Ce « déparleur » est a
méme d’abolir les codifications formelles et de subvertir les canons génériques. Il
symbolise ainsi cette transgénérique selon laquelle I’écrivain caribéen entend « refaire
le monde »1°1, Ce fragment repéré dans Tout-Monde (1993) porte un regard particulier
sur le pouvoir du créateur qui est en mesure de cumuler un large éventail de
compétences transgénériques :

L’imaginaire des matiéres, la terre, le sel, les monts, formait dans sa poésie. Mathieu Béluse
pourtant, qui ressemblait au déparleur, c’est-a-dire, dans ces riens qui importent tellement, et
d’ailleurs vous n’avez pas oublié que Mathieu, déparleur, chroniqueur, romancier, c’était quatre-
en-un, sinon davantage, lui aurait sans doute argué que seuls les matérialistes, si 'appellation
vaut et tient encore, ont le sens du sacrétoz,

Il convient de mentionner, a ce niveau d’analyse de la transgénéricité rhétorique,
littéraire et artistique dont s’arme I'ceuvre de Glissant, que ce métissage générique est
loin d’étre limité ou circonscrit a quelques genres littéraires ou artistiques, ni encore a
un quelconque champ épistémique ou gnoséologique. Car il embrasse en effet d’autres
expressions artistiques ainsi que d’autres domaines épistémologiques. C’est a partir de
ce point de vue qu’on peut lire dans Poétique de la Relation : « La mise en relation des
domaines de la connaissance (questions et résolutions) n’est ni une discipline ni une science
mais ressortit a un imaginaire du réel, qui nous permet d’échapper au pointillisme probabiliste
sans verser dans la généralisation abusive »103,

Plus précisément, si systématique il y a, il s’agira plutét d’'une systématique anti-
générique, d’une systématique de « contre-genre» 14 ou, mieux, dune
antisystématique générique qui se départit de tout cloisonnement générique
rhétorique, littéraire et artistique. Cette dynamique a la fois anti-générique et
asystématique, qui va a l'encontre de toute codification formelle systématisée, se
réclame de la mixité des genres littéraires, du brassage des expressions artistiques,
voire de I’échange, sans frontieres, entre les imaginaires culturels de la totalité-monde.
S’agissant des aboutissants de cette dynamique d’échanges et de brassages, ils sont, a
en croire Glissant, incalculables et imprédictibles. Ainsi, I'art épique romanesque
glissantien sera en mesure de participer a ’épanouissement de la culture archipélique
caribéenne. C’est sous cet angle qu'on peut appréhender I'analyse pertinente du
penseur antillais, tirée de son essai, Une nouvelle région du monde :

99 Marielle MACE, Le genre littéraire, Paris, GF Flammarion, 2004, p. 193.

10 [, GLISSANT, Tout-Monde, op. cit., p. 544.

101 E, GLISSANT, La Case du commandeur, Paris, Editions du Seuil, 1981, Gallimard, 1997, p. 146.

102 . GLISSANT, Tout-Monde, op. cit., p. 407-408.

103 £, GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 114.

104 « Les notions de contre-genre, de dérivation ou d’archigenre que I'on retrouvera chez Alastair Fowler
[...] », M. MACE, Le genre littéraire, op. cit., p. 87.

19



En réalité, les arts sont tous aujourd’hui composites. Un grand nombre des opérations de 'esprit
et des mouvements de la sensibilité, représenter et décrire et ordonner et suggérer et embellir et
analyser et deviner et convaincre et prévoir pour ceux qui ne voient pas et raconter tout
simplement, se sont affinés ou exacerbés a travers les siécles et les espaces pour produire a chaque
fois les ceuvres de l'art selon les metres et les fins des disciplines les plus concernées par ces
différentes fonctions. [...] Les arts dits contemporains, ou du moins ceux qui ont échappé a la
littéralité des ceuvres de la mode, et qui n’essaieraient ni de terrifier ni de détourner, se sont
compliqués et sont devenus composites, en ce que non seulement ils soulignent et relévent et
révelent les différents et concourent ainsi au mouvement des diversités et des variétés, en les
illustrant pourtant dans leur singularité, mais qu’ils tentent par surcroit et de plus en plus de
surprendre cette opération elle-méme par laquelle des différences s’ajoutent sans se détruire, et
aussi des identités varient en ne dépérissant pas. Les différents n’avarient pas la variété ! Cest
pourquoi raconter, ou conter, ne finit pas en un art du récit. L'ceuvre de 'art est 'objet d’'une
infinité de ces opérations de l'esprit et de ces mouvements des sensibilités, sans dire qu’elle
contribue a en susciter d’autres, que nous apprendrons a fréquenter. Et elle hasarde de cette fagon
les liaisons magnétiques, et elle retrouve les fulgurations enténébrées des premiers ages des
humanitéstos,

A bien méditer sur le métissage artistique chez Glissant et cette créolisation de tant
d’expressions artistiques dont s’enrichit sa contre-épopée romanesque, 'on s’avise
d’étre face a une ceuvre prismatique dont la réception et le décodage exigent qu'on
s’arme de plus d’une boite a outils critique. En effet, il s’agit essentiellement du
brassage générique, mais aussi de la création (ou de ’'apparition d’autres genres), qui
en est le corrélat, création a laquelle notre auteur fait allusion en ces termes :

La littérature n’évoque plus en profondeur d’approcher I'étre, elle chercherait en étendue a
dévoiler la relation. Elle relativise en absolu. Cela ne peut pas étre développé a l'intérieur d'un
genre, cela nécessite la multiplication et I'intrication des genres littéraires et artistiques. Et peut-
étre qu'au bout de cet effort, il germera d’autres genres, qui enfin apparaitront, et dont nous
n’avons ici aucun moyen de deviner ce qu’ils seront ni quand ils s’engendreront. Nous nous
efforgons, n’est-ce pas, vers eux. De I'intégration ou de I'effacement ou de la résurrection de tous
les genres, théatre, essai, roman, poésie, peut-étre naitront ces autres genres. Peut-étre
connaitrons-nous des métissages inouis entre les arts ? Mais que seront-ils ?, nous ne le savons
pas encore. L’écrivain d’aujourd’hui est toujours un écrivain futurzoo,

Partant, Glissant tache de mettre fin a une ére esthétique, régie par la codification
formelle et le cloisonnement générique et artistique, pour inaugurer une « esthétique
nouvelle », comme il 'annonce dans L'imaginaire des langues : « C’est pour cela qu’il
est difficile de concevoir les résultantes qui vont procéder de ces rencontres a I’heure
actuelle. Une esthétique nouvelle est une esthétique qui essaie de prévoir, présager ou
voir dans I’avenir des rencontres »197. C’est dans cette optique, qui laisse entrevoir une
déflagration générique corrélée a la déflagration identitaire a laquelle sont confrontés
les Antillais, qu’on peut lire dans Sartorius. Le roman des Batoutos (1999) :

L’éparpillement de ce qui avait été dans I’art une représentation divinatoire, son explosion en tant
d’objets immanquablement odieux, préfigure petitement la dilatation actuelle de nos espaces et
cette totalité indifférenciée du divers que nous connaissons aujourd’huie8. Il importe ici de noter,
pour mémoire, que cette nouvelle esthétique répond en écho a la visée délibérative dont s’arme la
rhétorique de Glissant, qui certifie déja, dans Traité du Tout-Monde, « qu’il n’y a pas de modéle
opératoire »109,

105 £, GLISSANT, Une nouvelle région du monde, op. cit., p. 134-135. Les italiques sont le fait de 'auteur.
106 §. GLISSANT, Les Entretiens de Baton Rouge, op. cit., p. 121-122.

107 E. GLISSANT, L’Imaginaire des langues, op. cit., p. 97.

108 i, GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 233.

109 £, GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 122.

20



S’agissant de cette esthétique nouvelle, elle révoque tour a tour la modélisation
réductrice et l'universalisme généralisant et corollairement aliénant, comme le
souligne I’écrivain martiniquais : « Ce que je défends, c’est que I'idée de la beauté nait
d’'une quantité réalisée au fur et a mesure. L’idéal qu’il y a dans la notion d’universel
s’abolit dans la notion de quantité réalisée »11°. Cette nouvelle esthétique prend ainsi
racine dans le réel en tenant compte des vérités factuelles. Tout lieu et tout imaginaire
artistique qui en procede rejoignent leurs véritables portées en s’inscrivant pleinement
dans la poétique du Chaos-monde : « Entrer dans le réel, c’est peut-étre avoir au plus
haut point le sentiment de ces rencontres, ou de ces simultanéités révélatrices. Les
ceuvres de l'art lisent ou élisent de la sorte le monde, mais dans le méme élan et le
méme temps qu’elles prédisent le Tout-monde »11.

Conclusion

Si nous avons constaté que le mécanisme du métissage et la dynamique de la
créolisation sont immanquablement des catalyseurs de créativité et un gage
d’inventivité, en ceci qu’ils réaniment les divers imaginaires de la totalité-monde, dans
tous les sens et toutes les directions, il n’en demeure pas moins que la catégorie du
métissage et, tout particulierement, la mouvance de la créolisation sont, dans ’écriture
et la poétique romanesque de Glissant, a la base de son esthétique transmoderne.

C’est ainsi que la transmodernité recoupe la poétique de la Relation glissantienne,
en cela qu'elle procéde —a l'encontre des pensées de systeme colonialistes qui
s’attachent a faire table rase de la diversité — a mettre en valeur tous les lieux et
imaginaires du Chaos-monde ainsi que la différence et son esthétique. Cest cette
question que Glissant tient a éclaircir dans Philosophie de la Relation'2. A ce titre, le
philosophe martiniquais nous informe, dans L’Entretien du monde, sur la liaison
dialectique non aliénante qui doit s’établir entre le lien d’ou tout un chacun doit
émettre 'expression de son imaginaire créatif et le reste de la totalité-terre.

En dernier ressort, il convient de rappeler que la conception sémiologique
glissantienne des genres littéraires s’inscrit dans la droite ligne de sa transmodernité
esthétique, laquelle est coextensive a sa poétique et sa philosophie de la Relation.
Celles-ci tiennent a réhabiliter les sociétés et cultures composites et rompent avec le
modele culturel atavique et avec I'identité a racine-unique pour cultiver le métissage et
I'identité rhizomatique, ’hétérogene et le divers. En outre, la conception des genres
littéraires propre a I’écrivain martiniquais se place dans une perspective de métissage
générique, dans la mesure ou elle fonctionne en corrélation et de facon concomitante
avec l'interprétation des genres oratoires (le judiciaire, I’épidictique, le délibératif),
sous-tendant l'esthétique de I'ccuvre romanesque. Cette interpénétration générique
oratoire s’assigne I'objectif de rendre compte de la brisure anthropologique a laquelle
I'identité antillaise a été sujette et de catalyser son affleurement et son épanouissement
au ccoeur de la Totalité-monde. Cest dans cette optique que la dynamique de
télescopage oratoire contribue au brassage des imaginaires, a '’enchevétrement des
poétiques, voire a 'hybridation des genres littéraires et au métissage artistique dans
I'espace textuel romanesque glissantien. C’est ce que le penseur antillais développe

10 E GLISSANT, L’Imaginaire des langues, op. cit., p. 91.
ut K. GLISSANT, Une nouvelle région du monde, op. cit., p. 120. La majuscule est le fait de 'auteur.
12 . GLISSANT, Philosophie de la Relation, op. cit., p. 87-88.

21



plus précisément dans L’imaginaire des langues, lorsqu’il met en garde contre la
généricité littéraire absolue, c’est-a-dire lorsqu’il discrédite toute codification et
s’attache a abolir les frontieres génériques pour valoriser la poésie et la poétique :

Or, la poésie est jusqu’ici le seul art qui peut aller réellement derriere les apparences. Je
crois que c’est 1a une de ses vocations. C’est la volonté de défaire les genres, cette partition
qui a été si profitable, si fructueuse dans le cas des littératures occidentales. Je crois que
nous pouvons écrire des poemes qui sont des essais, des essais qui sont des romans, des
romans qui sont des poemes. Je veux dire que nous essayons de défaire les genres
précisément parce que nous sentons que les roles qui ont été impartis a ces genres dans
la littérature occidentale ne conviennent plus pour notre investigation qui n’est pas
seulement une investigation du réel, mais qui est aussi une investigation de I'imaginaire,
des profondeurs, du non-dit, des interditsus.

Issue d’'une rhétorique qui se veut anti-rhétorique révolutionnant les rhétoriques
systémiques classiques, la transmodernité esthétique glissantienne, sous-tendue par la
transrhétorique, cultive « lemmélement caraibe » 14 et préconise le « [bonheur]
d’échapper a la chaine de filiation, pour relater enfin dans les cinq directions en méme
temps »115, C’est sous cet angle que cet extrait, tiré de Sartorius. Le roman des Batoutos
(1999), revient sur la nécessité de mobiliser toutes les expressions artistiques dans
Pobjectif d’atteindre la vérité qui sera un fédérateur pour les Antillais, restés trop
longtemps désunis :

Il se dit qu'un jeune artiste, M. Garaicoa, je n’ai pas su s’il était haitien ou plus probablement
cubain, c’est un métis, ce qui a son importance, a imaginé a 'occasion d’une de ses expositions
d’inventer un dieu vodou, qu’il appelle Abulayé, de lui attribuer autel, drapeaux, objets rituels,
veves, qu’il a fabriqués, réunissant 'exercice de I'art et la révélation d’une vérité 6.

u3 £, GLISSANT, L’ Tmaginaire des langues, op. cit., p. 29-30.

u4 §, GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 308-309.
15 Jhid., p. 308.

16 Jbid., p. 313.

22



Bibliographie

BERNABE, Jean, CHAMOISEAU, Patrick, CONFIANT, Raphaél, Eloge de la créolité,
Paris, Gallimard, 1989.

CAILLER, Bernadette, Conquérants de la nuit nue : Edouard Glissant et UH(h)istoire
antillaise, Tiibingen Gunter Narr Verlag, 1988.

CHANCE, Dominique, Edouard Glissant. Un « traité du déparler » : Essai sur Uceuvre
romanesque d’Edouard Glissant, Karthala, 2002.

CHEVRIER, Jacques, « Parole indigente/Parole pléthorique dans le roman caraibe
contemporain », in KASSAB-CHARFI, S., ZLITNI-FITOURI, S, — CERY, L. (dir.),
Actes de colloque (Carthage, 26-27-28 avril 2005) : Autour d’Edouard Glissant :
Lectures, épreuves, extensions d’une poétique de la Relation, Bordeaux, Presses
Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008, p. 59-66.

DASH, Jean Michael, « Ni réel ni révé: Edouard, Glissant — Poétique, Peinture,
Paysage », in JOUVEN, N. (dir.), Littérature : Edouard Glissant, la pensée du

détour, nO 174, Paris, Armand Colin, 2014, p. 33-40.

DELEUZE, Gilles & GUATTARI, Félix, Capitalisme et Schizophrénie2: Mille
Plateaux, Les Editions de Minuit, 1980.

DELPECH, Catherine, « Edouard Glissant : Au zénith de I'exil, une poétique de la
démesure », in KASSAB-CHARFI, S, ZLITNI-FITOURI, S., CERY, L. (dir.), Actes de
colloque (Carthage, 26-27-28 avril 2005) : Autour d’Edouard Glissant : Lectures,
épreuves, extensions dune poétique de la Relation, Bordeaux, Presses
Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008, p. 87-105.

FONKOUA, Romuald, Essai sur une mesure du monde au XXe siécle, Edouard
Glissant, Paris, Honoré Champion, 2002.

GLISSANT, Edouard, Faulkner Mississippi, Paris, Editions Stock, 1996.

—, Introduction a une poétique du Divers, Gallimard, 1996.

—, La Case du commandeur, Paris, Editions du Seuil, 1981, Gallimard, 1997.

—, La Cohée du Lamentin (Poétique V), Paris, Gallimard, 2005.

—, La Lézarde, Paris, Editions du Seuil, 1958.

—, Le Discours antillais, Paris, Editions du Seuil, 1981.

—, Les Entretiens de Baton Rouge (avec Alexandre Leupin), Paris, Gallimard, 2008.
—, Limaginaire des langues, (Entretiens avec Lise Gauvin), Paris, Gallimard, 2010.
—, L’Intention Poétique (Poétique II), Paris, Gallimard, 1997.

—, Mahagony, Paris, Editions du Seuil, 1987.

—, Mémoires des esclavages, Paris, Gallimard, 2007.

—, Ormerod, Paris, Gallimard, 2003.

—, Philosophie de la Relation, Paris, Gallimard, 2009.

—, Poétique de la Relation (Poétique III), Paris, Gallimard, 1990.

—, Sartorius. Le roman des Batoutos, Paris, Gallimard, 1999.

—, Tout-Monde, Paris, Gallimard, 1993.

—, Traité du Tout-Monde (Poétique 1V), Paris, Gallimard, 1997.

—, Une nouvelle région du monde (Esthétique I), Paris, Gallimard, 2006.

23



GLISSANT, Edouard & NOUDELMANN, Francois, L Entretien du monde, Paris, PUV,
2018.

HEIDEGGER, Martin, De l'essence de la vérité, Paris, Gallimard, 2001, « la non-vérité
en tant qu’errance », Questions I et I1.

KASSAB-CHARFI, Samia, « Les Indes métaphoriques », in KASSAB-CHARFI, S.
— ZLITNI-FITOURI, S., CERY, L. (dir.), Actes de colloque (Carthage, 26-27-28 avril
2005) : Autour d’Edouard Glissant : Lectures, épreuves, extensions d’une poétique
de la Relation, Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores »,

2008, p. 49-57.
MACE, Marielle, Le genre littéraire, Paris, GF Flammarion, 2004.

MADOU, Jean-Pol, Edouard Glissant : De mémoire d’arbres, Amsterdam, Editions
Rodopi, 1996.

MARCUSE, Herbert, L'ontologie de Hegel et la théorie de Ulhistoricité, Paris,
Gallimard, 1991.

MENIL, Alain, Les voies de la créolisation : Essat sur Edouard Glissant, Paris, De
L’Incidence Editeur, 2011.

RADFORD, Daniel, Edouard Glissant, Paris, Seghers, 1982.

ZLITNI-FITOURI, Sonia, « De I'lle de Glissant au désert de Boudjedra : intention et
désir poétiques », in KASSAB-CHARFI, S., ZLITNI-FITOURI, S., CERY, L. (dir.),
Actes de colloque (Carthage, 26-27-28 avril 2005) : Autour d’Edouard Glissant :
Lectures, épreuves, extensions d’une poétique de la Relation, Bordeaux, Presses
Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008, p. 191-201.

24



