
1 
 

 
 
 

Numéro 12 (1) décembre 2022 
_____________________________________________________ 

 
Métissages 

_____________________________________________________ 
 

L’identité-rhizome, le métissage et la créolisation : les 
résultantes d’une « contre-rhétorique », sous-tendant la fiction 

romanesque d’Édouard Glissant, et les soubassements de sa 
transmodernité esthétique 

 
Mohamed LAMINE RHIMI 

Université de Tunis 
Pôle Sémiotique et Analyses de discours du Laboratoire Intersignes 

 
 
Résumé 
Dans le cadre de la présente contribution, nous essayons d’examiner plus 
attentivement la question de la contre-rhétorique dans la fiction romanesque 
d’Édouard Glissant, contre-rhétorique qui s’accroît de la philosophie de l’identité-
rhizome, du processus de métissage et, notamment, de la dynamique de créolisation 
pour autoriser l’écrivain caribéen à cultiver une esthétique transversale et 
transmoderne, placée sous le signe de l’équinoxe géoculturel et la poétique de la 
Relation et ordonnée autour de l’emmêlement des divers imaginaires humains. 
 
Abstract 
In this contribution, we are trying to take a closer look at the question of the counter-
rhetoric in Edouard Glissant’s fiction. Indeed, this counter-rhetoric brings into play 
not only the philosophy of identity-rhizome and the blending process, but also the 
dynamics of creolization for the purpose of authorizing the Caribbean writer to 
cultivate transversal and transmodern aesthetics, placed under the label of cultural 
equinox, poetics of relationship, and intermixing between different human 
imaginations. 
 
Mots-clés : contre-rhétorique, créolisation, Édouard Glissant, esthétique 
transmoderne, fiction romanesque, identité-rhizome, métissage 
 
Keywords: blending process, counter-rhetoric, creolization, Edouard Glissant, 
fiction, identity-rhizome, transmodern aesthetics 
 
  



2 
 

Plan 

Introduction 

L’identité-rhizome et le métissage 

La créolisation 

La pensée de l’errance : la poétique du nomadisme circulaire et la 
transmodernité esthétique 

Conclusion 

Bibliographie 

4  



3 
 

Introduction 

Poète, essayiste, dramaturge et romancier martiniquais, Édouard Glissant s’inscrit, 
par le truchement de son écriture anticoloniale, dans le sillage de Gilles Deleuze et Félix 
Guattari qui, eux, cultivent « le rhizome » en tant que « système acentré, non 
hiérarchique » pour descendre en flammes « les systèmes centrés (même polycentrés), 
à communication hiérarchique et liaisons préétablies »1. Glissant mise en effet contre 
l’identité « comme racine unique » pour « l’identité comme rhizome, […] comme 
racine allant à la rencontre d’autres racines »2. 

Réfractaire à tout nombrilisme culturel et résistant à toute systématisation 
monolithique, l’écrivain place résolument ses romans sous le signe d’une « contre-
rhétorique »3, soutenant une « anti-poétique »4 qui rend essentiellement compte de 
l’historicité5 de la communauté antillaise, sans pour autant basculer dans la haine ou 
l’exclusivisme. En effet, Glissant, auteur dont on peut affirmer qu’il marque, à lui seul, 
un tournant dans l’histoire littéraire et intellectuelle, opère une rupture 
épistémologique au cœur de la pensée géoculturelle contemporaine, en ceci qu’il 
propose une nouvelle approche critique reposant sur une nouvelle géopoétique qu’est 
la poétique de la Relation6. Ainsi, il prend à partie les « rhétoriques traditionnelles »7, 
car elles « continuent d’être unilingues et unilatérales [et] ne conçoivent pas les 
diffractions de nos temps ni les écarts ni les vertigineuses attractions de toutes langues 
données »8. 

Précisons dans ce cadre que la rhétorique archipélique glissantienne s’avère être une 
rhétorique transversale qui ne perd de vue ni l’ipséité phénoménologique, culturelle et 
poétique du romancier antillais et de son auditoire caribéen, ni encore l’altérité des 
diverses communautés du Chaos-monde. Autrement dit, il s’agit d’une 
transrhétorique qui s’interdit d’être standardisante, en ceci qu’elle n’impose aux autres 
aucun modèle culturel, aucune modélisation essentialiste. Tout à l’inverse, elle répond de 

l’esthétique du Chaos-monde, embrasse le mécanisme du métissage, accrédite la dynamique de 

la créolisation et les met en œuvre dans le but de garantir la pérennité ainsi que la densité 

inventive et le droit à la différence de toutes les cultures et communautés de la « totalité-

monde »9. On est d’ores et déjà dans le domaine des transrhétoriques adoubant la créativité à 

la fois incoercible et imprédictible de la nouvelle région du monde10 glissantienne. C’est à partir 

de ce point de vue que l’on peut mieux appréhender l’analyse subtile que l’écrivain porte, dans 

Traité du Tout-Monde, sur la « transrhétorique » : 
 

Le Chaos-monde, imprévisible, démultiplie les rhétoriques. Aussi bien, un système ne se conçoit-
il, dans un tel contexte, qu’à la condition qu’il « comprenne » toutes les rhétoriques envisageables, 

                                                   

1 Gilles DELEUZE & Félix GUATTARI, Capitalisme et Schizophrénie 2 : Mille Plateaux, Les Éditions de 
Minuit, 1980, p. 32. 
2 Édouard GLISSANT, Introduction à une poétique du Divers, Paris, Gallimard, 1996, p. 23. 
3 É. GLISSANT, L’imaginaire des langues, (Entretiens avec Lise Gauvin), Paris, Gallimard, 2010, p. 24. 
4 É. GLISSANT, L’Intention Poétique (Poétique II), Paris, Gallimard, 1997, p. 210. 
5 « En tant que détermination ontologique de la vie humaine, l’historicité se caractérise essentiellement 
comme un mode déterminé de l’advenir. », Herbert MARCUSE, L’ontologie de Hegel et la théorie de 
l’historicité, Paris, Gallimard, 1991, p. 329. Les italiques sont le fait de l’auteur. 
6 É. GLISSANT, Poétique de la Relation (Poétique III), Paris, Gallimard, 1990. 
7 É. GLISSANT, Traité du Tout-Monde (Poétique IV), Paris, Gallimard, 1997, p. 112. Les italiques sont le 
fait de l’auteur. 
8 Ibid. Idem. 
9 É. GLISSANT, Introduction à une poétique du Divers, op. cit., p. 45. 
10 É. GLISSANT, Une nouvelle région du monde (Esthétique I), Paris, Gallimard, 2006, p. 212. 



4 
 

et aussi tous les possibles d’une transrhétorique non universalisante. Les paroles du Chaos-monde 
ne supposent aucune généralité normative. L’ardent éclat projette sans limites11. 

 

Dans quel sens alors la transrhétorique réinvestit-elle la notion d’identité-rhizome 
dans l’œuvre romanesque de notre auteur ? Cette notion n’est-elle pas, dans sa logique 
et sa philosophie, le corollaire de la dynamique du métissage, voire de la créolisation ? 
Les schèmes de métissage, de créolisation et d’« identité-Relation »12 ne sont-ils pas 
les fondements d’une transmodernité esthétique glissantienne ? Qu’en est-il donc de la 
portée esthétique que revêt une telle transmodernité ? Et quelles en sont les retombées 
géopolitiques sur la « communauté-monde » ?13 

L’identité-rhizome et le métissage 

Revenons-en tout d’abord aux résultats auxquels aboutissent les exégètes 
professionnels de notre auteur. On a affaire à des analyses qui se révèlent, à l’instar de 
l’écriture glissantienne, diversifiées et plurivoques. 

Daniel Radford pointe dans son ouvrage critique, Édouard Glissant, le rapport de 
causalité que Glissant établit entre l’assimilation des Antillais aux occidentaux et la 
situation d’aliénation dans laquelle les premiers se trouvent : 
 

L’Antillais risque de perdre son identité, sa culture, son histoire ; les mesures d’Assimilation n’ont 
fait que l’aliéner davantage. Son économie est assistée, sa langue, le créole, se francise de plus en 
plus ; l’auto-reniement et l’imitation du modèle métropolitain se développent, signifiant 
profondément avilissement et asservissement14. 

 

Jean-Pol Madou évoque la priorité que l’écrivain accorde à la mémoire collective et 
aux moyens artistiques mnémotechniques qui permettent aux Antillais – tiraillés entre 
l’élan nostalgique du retour à l’Afrique, d’une part, et les forces assimilationnistes 
occidentales, d’autre part – de remédier aux failles traumatisantes de l’oubli et de 
concilier leur passé avec leur présent. L’oubli se transforme ainsi en une arme de 
combat chez le romancier : « Que signifie l’oubli pour une communauté ? Il ne s’agit 
pas de vivre sans passé mais plus tragiquement, comme le souligne Glissant, de vivre 
d’oubli, de ne devoir sa survie qu’à la force de l’oubli. Qu’est-ce que l’oubli ? Est-elle 
cette puissance gardienne de la mémoire […] ? »15. 

Quant à Dominique Chancé, elle s’inscrit dans cette même veine et développe une 
analyse précise du marronnage et du personnage du quimboiseur dans l’œuvre 
romanesque glissantienne : « Le quimboiseur est donc bien le marron ancestral qui 
relie encore le pays d’Afrique. Il regrette précisément que ses contemporains se 
détachent de leur origine, en perdent le souvenir »16. La critique met aussi en relief 
l’atmosphère glauque et oppressante dans laquelle sombrent les personnages 
glissantiens : « Le côté solaire du roman a d’ailleurs souvent ébloui les lecteurs qui 

                                                   

11 É. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 115. Les italiques et les majuscules sont le fait de 
l’auteur. 
12 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 158. Idem. 
13 É. GLISSANT, Faulkner Mississippi, Paris, Éditions Stock, 1996, p. 303. 
14 Daniel RADFORD, Édouard Glissant, Paris, Seghers, 1982, p. 26. 
15 Jean-Pol MADOU, Édouard Glissant : De mémoire d’arbres, Amsterdam, Éditions Rodopi, 1996, 
p. 54. 
16 Dominique CHANCÉ, Édouard Glissant. Un « traité du déparler » : Essai sur l’œuvre romanesque 
d’Édouard Glissant, Karthala, p. 38. 



5 
 

n’ont pas perçu les ombres denses, l’inquiétude fébrile qui s’emparent peu à peu du 
pays et des personnages. Pourtant, tout bascule, un trouble s’empare des 
protagonistes »17. 

Bernadette Cailler s’intéresse, elle aussi, au quimboiseur dont la présence est d’une 
grande importance dans l’œuvre romanesque de Glissant, dans le sens où il se porte 
gardien, sinon des racines, du moins des réminiscences ancestrales : « Le 
quimboiseur : nom donné aux Antilles au sorcier, voyant, guérisseur, l’héritier du 
houngan de la tradition vaudou »18. 

Alain Ménil, lui, analyse d’une manière très détaillée, dans Les voies de la 
créolisation : Essai sur Édouard Glissant, le mécanisme de la créolisation 
glissantienne. Il analyse comment Glissant s’inscrit, par le truchement de cette 
dynamique culturelle, aux antipodes de l’atavisme et « prend soin d’associer la 
créolisation à la Relation » pour, au bout du compte, « penser un nouvel état du 
monde », radicalement dissocié « des termes de globalisation et de mondialisation »19. 

Si l’on vient aux travaux de Romuald Fonkoua, ce qui est mis en avant chez lui ne 
consiste pas uniquement à montrer comment Glissant procède au décentrement 
culturel occidental au profit du post-colonialisme. Il souligne aussi dans quelle mesure 
l’écrivain remet en question l’exotisme pour permettre aux peuples marginalisés de 
repenser leur place dans le monde contemporain, et ce, à travers le prisme de 
l’esthétique du Divers : « Pour Glissant, l’histoire des 'peuples sans histoires' relève du 
kaléidoscope, du multiple, du divers, du mouvant et du dynamique » 20 . Romuald 
Fonkoua nous rend compte de la méthode qui, selon Glissant, autorise les Antillais à 
combattre l’aliénation : « […] seules l’étude et l’écriture de l’histoire entreprises dans 
le but de créer un savoir efficient et une connaissance intangible pourraient permettre 
d’échapper à l’aliénation »21. 

Pour ce qui est de J. Michael Dash, traducteur et spécialiste d’Édouard Glissant, il 
essaie de mettre au grand jour la manière dont notre auteur procède pour établir « 'une 
espèce de dialogue et de solidarité' intense entre l’art et la littérature »22. 

En ce qui concerne les actes de colloques et les ouvrages collectifs qui sont 
partiellement ou totalement consacrés à l’écriture et à la pensée glissantiennes, ils sont 
loin d’être cernés et répertoriés dans ce cadre, celui de l’état de la question, étant donné 
leur nombre élevé. Toutefois, nous allons évoquer quelques articles, choisis à partir du 
collectif de Samia Kassab-Charfi, Sonia Zlitni Fitouri et Loïc Céry23. 

Catherine Delpech porte, dans l’un de ses travaux sur l’écriture de Glissant, un 
regard spécifique sur la modernité rénovée et indémodable de la philosophie et de la 
poétique de l’écrivain, qui s’emploie à asseoir « une vision originale de ce que nous 

                                                   

17 Ibid., p. 19. 
18  Bernadette CAILLER, Conquérants de la nuit nue : Édouard Glissant et l’H(h)istoire antillaise, 
Tübingen Gunter Narr Verlag, 1988, p. 108. 
19 Alain MÉNIL, Les voies de la créolisation : Essai sur Édouard Glissant, Paris, De L’Incidence Éditeur, 
p. 512. 
20 Romuald FONKOUA, Essai sur une mesure du monde au XXe siècle, Édouard Glissant, Paris, Honoré 
Champion, 2002, p. 201. 
21 Ibid., p. 174. 
22  J. Michael DASH, « Ni réel ni rêvé : Édouard Glissant – Poétique, Peinture, Paysage », in N. 
JOUVEN, (dir.), Littérature : Édouard Glissant, la pensée du détour, no 174, 2014, op. cit., p. 40. 
23 S. KASSAB-CHARFI – S. ZLITNI-FITOURI – L. CÉRY (dir.) Actes de colloque (Carthage, 26-27-28 
avril 2005) : Autour d’Édouard Glissant : Lectures, épreuves, extensions d’une poétique de la Relation, 
Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008. 



6 
 

pourrions appeler l’Homo Mundi Modernicus »24. Pour elle, « [tout] l’art d’Édouard 
Glissant repose sur la nécessité d’une ingéniosité renouvelée qui fait toute la modernité 
de son œuvre »25. 

Jacques Chevrier met en lumière les procédés romanesques mis à contribution par 
l’écrivain dans l’objectif de prémunir sa communauté contre la folklorisation et la 
réification qui en résulte : 
 

À cette parole en forme de leurre s’oppose une autre parole […]. Parole indigène, disions-nous, en 
ce sens qu’au paraître creux et tapageur d’une langue d’emprunt, elle substitue la sobriété, le 
dépouillement, voire l’opacité de ce que Glissant désigne par l’expression « le dire vrai »26. 

 

Pour Sonia Zlitni-Fitouri, le paysage glissantien dans La Lézarde (1958) remplit une 
tout autre fonction, laquelle se dessaisit de toute connotation traditionnelle ou 
simpliste pour s’articuler foncièrement aux schèmes de combat et de libération. En 
effet, ce paysage « se détache progressivement de cette fonction première qui lui a été 
assignée, celle d’assurer un cadre spatial pour l’intrigue du roman »27, afin de devenir, 
lui-même, un giron de conscience, de révolte et de désaliénation : 
 

Les personnages, Mathieu, Thaël, Valérie et Mycéa prennent de la consistance en même temps 
que le paysage prend de la profondeur, non en tant que cadre spatial mais plutôt en tant que 
métaphore de leur conscience, une conscience d’eux-mêmes, de cette urgence de s’armer de 
savoir, de poésie pour combattre la misère, l’aliénation28. 

 

Samia Kassab-Charfi interroge, pour sa part, la manière dont procède le poète pour 
remettre en cause les convictions généalogiques, viscéralement liées aux mythes 
fondateurs, en pointant la négation poétique des fondements et des repères de la 
Conquête occidentale, laquelle négation n’est en rien un acte vain et absurde. Bien au 
contraire, elle constitue le début de l’émancipation ou de l’autogenèse culturelle 
antillaise, comme le souligne Samia Kassab-Charfi : 
 

Or cette déclaration d’auto-engendrement n’est-elle pas l’expression poétisée d’une certaine 
pensée du tremblement, où l’imprédictibilité des connexions possibles vient entraver la certitude 
généalogique, tout comme elle n’est peut-être pas sans relation avec le concept de 
déterritorialisation cher à Gilles Deleuze et Félix Guattari29. 

 

Édouard Glissant, comme on l’a déjà montré, se place dans la lignée de Deleuze-
Guattari. Il se réfère, à plusieurs reprises, à la pensée du rhizome qui leur est propre 
pour forger le concept de « l’identité-rhizome » qui se révèle opératoire quant à la 
rhétorique et à la poétique de la Relation de l’écrivain antillais. Glissant convient en 

                                                   

24 Catherine DELPECH, « Édouard Glissant : Au zénith de l’exil, une poétique de la démesure », in 
KASSAB-CHARFI, S., ZLITNI-FITOURI, S., CÉRY, L. (dir.), Actes de colloque (Carthage, 26-27-28 
avril 2005) : Autour d’Édouard Glissant : Lectures, épreuves, extensions d’une poétique de la Relation, 
Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008, p. 89. 
25 Ibid., p. 96. 
26 Jacques CHEVRIER, « Parole indigente/Parole pléthorique dans le roman caraïbe contemporain », 
Ibid., p. 60. 
27 Sonia ZLITNI-FITOURI, « De l’île de Glissant au désert de Boudjedra : intention et désir poétiques », 
Ibid., p. 191. 
28 Ibid., p. 191-192. 
29  Samia KASSAB-CHARFI, « Les Indes métaphoriques », Ibid., p. 53. Les italiques sont le fait de 
l’auteur. 



7 
 

effet que la racine unique et par-delà l’identité unique ne peuvent qu’être génératrices 
d’exclusion. C’est ce qui se profile dans l’analyse puisée dans Poétique de la Relation : 
 

L’identité-racine […] est lointainement fondée dans une vision, un mythe, de la création du 
monde […] sanctifiée par la violence cachée d’une filiation qui découle avec rigueur de cet épisode 
fondateur, […] ratifiée par la prétention à la légitimité, qui permet à une communauté de 
proclamer son droit à la possession d’une terre, laquelle devient ainsi territoire […] préservée, par 
la projection sur d’autres territoires qu’il devient légitime de conquérir […]. L’identité racine a 
donc ensouché la pensée de soi et du territoire […]30. 

 

C’est justement lors de l’avancée coloniale, placée sous le signe de la barbarie et de 
la terreur, que s’est opéré le métissage. C’est ce que soutient Glissant dans Faulkner, 
Mississippi : « Il y a quelque chose de pourri, tant qu’on s’y accroche, dans 
l’appropriation et la colonisation, dans la Plantation et dans ce qu’elle installe 
alentour : l’esclavage et sa dérivée irrémissible, le métissage, fondé d’abord sur le 
viol »31. D’ailleurs, le métissage s’érige, sous cet angle, en une infamie aussi bien pour 
les Blancs esclavagistes que pour les Noirs asservis, dans la mesure où le métis devient 
victime du racisme et d’une haine double : il se trouve décontenancé et dépaysé chez 
ses parents et ancêtres noirs comme il devient sujet aux attaques méprisantes de la part 
des Blancs. C’est ainsi que le culte de l’identité unique fait du métissage un principe de 
dommage et une cause de malédiction et de dégénérescence, comme le souligne le 
philosophe et l’historien martiniquais dans L’Intention Poétique : 
 

La damnation de ce mot : métissage, inscrivons-la énormément dans la page. C’est d’abord le 
métis qui, par tradition (par avatar de l’histoire), se considère comme raté. Il a toujours (dans une 
certaine littérature) honte de quelque chose : ses parents ne peuvent se marier, ils craignent pour 
sa vie, ou bien son père l’a abandonné. L’intériorisation du racisme (toujours dans ce genre de 
littérature) est le fait du métis lui-même. Et, toujours à cause des avatars de l’histoire (la violence 
et la haine entre deux races), il est pour tous un objet de scandale32. 

 

Le romancier martiniquais, dans l’intention de mettre fin aux ravages occasionnés 
par l’expansion colonialiste de l’identité-unique, dans l’objectif également d’obvier aux 
cicatrices de l’esclavage et de promouvoir la construction civilisationnelle ne peut céder 
au désenchantement et au dépérissement. Tout à l’inverse, il réhabilite résolument 
l’identité-rhizome et l’identité-relation, lesquelles s’avèrent des dynamiques à 
géométries variables et corrélativement opérantes à bien des égards. C’est ce que le 
penseur caribéen s’attache à mettre en relief dans Poétique de la Relation : 
 

L’identité-relation […] est liée, non pas à une création du monde, mais au vécu conscient et 
contradictoire des contacts de cultures […], est donnée dans la trame chaotique de la Relation et 
non pas dans la violence cachée de la filiation […], ne conçoit aucune légitimité comme garante 
de son droit, mais circule dans une étendue nouvelle […], ne se représente pas une terre comme 
un territoire, d’où on projette vers d’autres territoires, mais comme un lieu où on « donne avec » 
en place de « com-prendre ». L’identité-relation exulte la pensée de l’errance et de la totalité33. 

 

Signalons ici que c’est dans cette optique que le métissage acquiert sa juste valeur et 
rejoint sa fonction prépondérante, dans la mesure où il autorise les humains à se 

                                                   

30 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 157-158. Les italiques sont le fait de l’auteur. 
31 É. GLISSANT, Faulkner, Mississippi, op. cit., p. 181. La majuscule est le fait de l’auteur. 
32 É. GLISSANT, L’Intention poétique, op. cit., p. 213. Les parenthèses sont le fait de l’auteur. 
33 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 158. Les italiques et la majuscule sont le fait de 
l’auteur. 



8 
 

départir de toute acculturation ou déculturation pour épouser la dynamique de 
l’interaction et, corollairement, celle de la créativité. Glissant note dans Le Discours 
antillais : 
 

Le métissage en tant que proposition n’est pas d’abord l’exaltation de la formation composite d’un 
peuple ; aucun peuple en effet n’a été préservé des croisements raciaux. Le métissage comme 
proposition souligne qu’il est désormais inopérant de glorifier une origine "unique" dont la race 
serait gardienne et continuatrice34. 

 

Au demeurant, il n’en reste pas moins que, si le métissage, dans l’univers 
phénoménologique et anthropologique de Glissant, est un principe générateur 
d’interactions ethniques, d’échanges et de dialogues culturels, ses mécanismes se 
montrent insuffisants, dans la mesure où les résultats de toute forme de métissage sont 
calculables et, partant, systématisables, voire récupérables. Il s’ensuit que le romancier 
se prononce pour la dynamique de la créolisation qui constitue une phase avancée du 
métissage, mais assurément plus complexe que lui. La créolisation se démarque 
avantageusement du métissage, en ceci qu’elle stimule et soutient les échanges 
culturels et artistiques pluridimensionnels et surtout imprédictibles dans l’univers du 
Chaos-monde. À cet égard, l’analyse de l’écrivain antillais revêt une importance 
capitale : 
 

La créolisation exige que les éléments hétérogènes mis en relation « s’intervalorisent », c’est-à-
dire qu’il n’y ait pas de dégradation ou de diminution de l’être, soit de l’intérieur, soit de 
l’extérieur, dans ce contact et dans ce mélange. Et pourquoi la créolisation et pas le métissage ? 
Parce que la créolisation est imprévisible alors que l’on pourrait calculer les effets d’un métissage. 
On peut calculer les effets d’un métissage de plantes par boutures ou d’animaux par croisement, 
on peut calculer que des pois rouges et des pois blancs mélangés par greffe vous donneront à telle 
génération ceci, à telle génération cela. Mais la créolisation, c’est le métissage avec une valeur 
ajoutée, qui est l’imprévisibilité […]. La créolisation régit l’imprévisible par rapport au métissage 
[…]35. 

 

C’est ici le lieu de rappeler que les romans glissantiens fonctionnent, sous bien des 
aspects, à travers la dynamique mouvante de la créolisation. Ils fonctionnent en écho 
à l’interpénétration, à la créolisation des genres oratoires propres à la rhétorique qui 
sous-tend l’écriture et l’œuvre littéraire de l’écrivain martiniquais. Celui-ci envisage 
non seulement le métissage et le multilinguisme, mais aussi la poétique de la Relation 
et l’esthétique du Chaos-monde à la lumière de la dynamique de cette créolisation, 
laquelle incarne probablement la clé de voûte tant de son art oratoire que de son 
écriture et de son projet culturel. Cet extrait de Mahagony (1987) revient sur le 
caractère imprévu et incalculable de la créolisation : 
 

Une femme d’habitation nommée Tani a mis bas trois enfanssons dont l’un bien rose, le second 
noir, le troisième au milieu tout gris. Fut déclarée Mère des trois couleurs. Du moins l’a-t-on ainsi 
déclamé alentour. Tani a déboulé la parabole de l’humanité, elle rassemble dans son fruit les trois 
directions la quatrième inconnue36. 

 

Dans cette perspective valorisant l’identité-relation au détriment de l’identité-
racine-unique et des phénomènes de l’assimilation et du nomadisme en flèche, 

                                                   

34 É. GLISSANT, Le Discours antillais, Paris, Éditions du Seuil, 1981, p. 250. 
35 É. GLISSANT, Introduction à une poétique du Divers, op. cit., p. 18-19. 
36 É. GLISSANT, Mahagony, Paris, Éditions du Seuil, 1987, p. 43. 



9 
 

n’avons-nous pas affaire à des catégories de pensée autour desquelles s’ordonne, entre 
autres, la transmodernité glissantienne ? 

La créolisation 

Dans ce cadre, il faut signaler que Glissant ne peut pas se représenter le 
multilinguisme en dehors, si l’on peut dire, de la responsabilité linguistique et 
culturelle, ni en dehors de la créativité pluridimensionnelle, comme il le confirme dans 
Le Discours antillais : « Les contaminations d’une langue par une autre ne sont 
négatives que dans le contexte de la non-responsabilité et de la non-création »37. L’on 
arrive ici à la notion de créolisation, notion très opérationnelle au regard de la 
rhétorique glissantienne, dans la mesure où elle engage le brassage et l’emmêlement 
des genres oratoires, où elle englobe le multilinguisme, et ne se borne ni aux résultantes 
de sa dynamique, ni aux incidences de son processus. C’est ce que Glissant 
recommande à ses auditeurs dans Introduction à une poétique du Divers ; aux 
Français comme aux Antillais, aux dominés comme aux dominants : 
 

Cette tangence du créole au français constitue l’originalité des cultures antillaises francophones : 
il nous faut opacifier le créole par rapport au français ou déstructurer le français par rapport au 
créole pour pouvoir maîtriser les deux, pour pouvoir sortir du « petit nègre ». Il faut donc bien 
constituer l’originalité du créole par rapport au français et l’originalité du français par rapport au 
créole (la créolisation n’est en rien un méli-mélo)38. 

 

C’est dire si, à l’instar du multilinguisme, la créolisation représente une dynamique 
d’interaction, de dialogue et d’emmêlement. Cependant, elle ne couvre pas uniquement 
le domaine des langues ; elle s’étend à toutes les dimensions humaines et à tous les 
domaines de la vie, qu’ils soient économiques, technologiques, scientifiques, religieux, 
artistiques, intellectuels, culturels ou civilisationnels. Dans Mémoires des esclavages, 
Glissant analyse ainsi : 
 

L’extraordinaire intensité de ces mélanges, heurts, conflits, « races », imaginaires, techniques, 
mythes et croyances, que j’ai donc appelé créolisation, non par référence à un modèle donné qui 
serait le créole, mais par une méthodologie comparative (une créolisation étant une composition 
d’éléments distincts hétérogènes les uns par rapport aux autres, mis en fusion dans un lieu et un 
temps donnés et dont les résultantes, poussent plus loin que les mécanismes fertiles du métissage, 
sont imprévisibles et imprédictibles : ce qui est en effet l’image acceptable du parcours d’une 
langue créole39. 

 

Dans cette optique, le romancier, pour qui la technique de brassage est primordiale, 
appréhende la créolisation, en ceci qu’elle implique même les contacts choquants et 
tragiques afin de les convertir en effets avantageux, sur le plan culturel, pour ceux qui 
entrent dans son aire et se trouvent concernés ou, mieux, contaminés par ses 
processus. En somme, la créolisation altère souvent, bon gré mal gré, les parties qui se 
mettent en contact et procèdent au dialogue et à l’échange culturels même dans les 
situations les plus conflictuelles, telles que celles de la colonisation, de la 
mondialisation ou encore du néocolonialisme. C’est ce que le penseur martiniquais 
développe en particulier dans Les Entretiens de Bâton Rouge : 
 

                                                   

37 É. GLISSANT, Le Discours antillais, op. cit., p. 325. Les italiques sont le fait de l’auteur. 
38 É. GLISSANT, Introduction à une poétique du Divers, op. cit., p. 52. 
39 É. GLISSANT, Mémoires des esclavages, Paris, Gallimard, 2007, p. 123. 



10 
 

Dans l’invasion, après les massacres, il y a transformation profonde et mutuelle, une créolisation 
qui se forme en naturalité nouvelle, et, dans la colonisation, après les massacres de la conquête, il 
y a mutation, douloureuse et unilatérale, des seuls colonisés, qui résistent ou non. Le colonisateur 
resté chez lui aura tendance à considérer ce colonisé plus ou moins malléable comme une simple 
donnée de situation. Mais il change lui aussi, et sans qu’il le sache : les créolisations le rattrapent 
à demeure40. 

 

Signalons ici que la dynamique de la créolisation ne soutient ni la violence, ni la 
domination. Elle s’allie étroitement à « la poétique de la Relation » qui cultive 
l’ouverture à tous les lieux et dans tous les sens. Glissant pointe, dans Introduction à 
une poétique du Divers, l’apport de la créolisation qui fait écho à l’éloquence 
épidictique, propre à la rhétorique archipélique, dans la mesure où elle prend part à la 
valorisation et à l’exaltation de toutes les cultures et de tous les lieux, y compris l’île et 
l’archipel : 
 

Le rapport est intense entre la nécessité et la réalité incontournable de la créolisation et la 
nécessité et la réalité incontournable du lieu, c’est-à-dire du lieu d’où l’on émet la parole humaine. 
On n’émet pas la parole en l’air, en diffusion dans l’air. Le lieu d’où on émet la parole, d’où on 
émet le texte, d’où on émet la voix, d’où on émet le cri, ce lieu-là est immense. Mais ce lieu, on 
peut le fermer, et on peut s’enfermer dedans. L’aire d’où l’on émet le cri, on peut la constituer en 
territoire, c’est-à-dire la fermer par des murs, des murailles spirituelles, idéologiques, etc. Elle 
cesse d’être « aire ». L’important aujourd’hui est précisément de savoir discuter d’une poétique 
de la Relation telle qu’on puisse, sans défaire le lieu, sans diluer le lieu, l’ouvrir41. 

 

Au sujet de la poétique, des poétiques, la créolisation est de mise, en cela qu’elle 
réactive – par le biais des échanges et des interactions qu’elle propose – les cultures, 
les littératures, les arts, les écritures, les imaginaires, les langues, les idiomes pour 
créer d’autres poétiques, d’autres visions et envisager, en conséquence, d’autres 
horizons. C’est dire que la créolisation s’inscrit, sans conteste, en faux contre tout 
réductionnisme et tout effet de réification. Dans cet ordre d’idées, le romancier antillais 
ne peut consentir à la notion de créolité, notion détourée quelque part sur le modèle 
monolithique et, par conséquent, réducteur. Dans L’Imaginaire des langues, Glissant 
se prononce ainsi sur cette question : 
 

Les créolismes, les particularismes, les régionalismes, ce sont des manières de satisfaire, à 
l’échelle de la hiérarchie des langues, les grandes langues de culture. Et les gens sont très satisfaits. 
Parce que ainsi on ne pose pas le problème essentiel qui est le problème des poétiques, c’est-à-
dire de l’usage non hiérarchisé des poétiques différentes dans des langues différentes. Personne 
ne veut en parler parce que cela rend caduque la croyance prétentieuse en la supériorité de 
certaines langues sur d’autres. Le créolisme, le régionalisme, n’ouvre pas ce débat : au contraire, 
c’est une consécration de la prééminence de certaines langues sur d’autres. Il y aurait des langues 
d’usage noble et des langues qui ne produisent que des régionalismes, des particularismes. Or, ce 
n’est pas vrai. Dans le contexte moderne, toutes les langues sont régionales et toutes les langues 
ont leur poétique, en même temps42. 

 

Il faut préciser dans ce contexte que Glissant ne souscrit guère à l’Éloge de la 
créolité43 dont les consignataires sont Jean Bernabé, Patrick Chamoiseau et Raphaël 
Confiant. Pour lui, la créolité et le créolisme sont limités à quelques effets linguistiques. 
                                                   

40 É. GLISSANT, Les Entretiens de Bâton Rouge (avec Alexandre Leupin), Paris, Gallimard, 2008, 
p. 93. 
41 É. GLISSANT, Introduction à une poétique du Divers, op. cit., p. 29-30. 
42 É. GLISSANT, L’Imaginaire des langues, op. cit., p. 28-29. 
43 Jean BERNABÉ, Patrick CHAMOISEAU, Raphaël CONFIANT, Éloge de la créolité, Paris, Gallimard, 
parution originale : 1989. 



11 
 

En outre, ils sont restreints au niveau du lieu ou de l’espace. En dernier ressort, le 
créolisme et la créolité ne sont pas en mesure de dépasser l’exotisme, comme l’a bien 
montré le penseur caribéen : 
 

La subversion vient de la créolisation (ici, linguistique) et non des créolismes, c’est-à-dire : 
introduire dans la langue française des mots créoles, fabriquer des mots français nouveaux à 
partir des mots créoles. Je trouve que c’est le côté exotique de la question […]. La créolisation pour 
moi n’est pas le créolisme : c’est par exemple engendrer un langage qui tisse les poétiques, peut-
être opposées, des langues créoles et des langues françaises44. 

 

Qui plus est, la créolité verse dans la systématisation chère aux impérialistes. La 
créolité, au regard de la rhétorique glissantienne, est une force classificatrice et, 
corrélativement, réductionniste et sclérosante : « Or, c’est ce que fait la créolité : 
définir un être créole. C’est une manière de régression, du point de vue du processus 
[…] » 45 , lira-t-on à ce propos dans L’Imaginaire des langues. Pour cette raison, 
Glissant prend de la distance par rapport à la créolité qu’il considère restreinte et 
incapable de gérer les intrications inopinées et les enchevêtrements ô combien 
complexes du « Chaos-monde »46. Bref, il lui oppose, dans Poétique de la Relation, la 
dynamique de la créolisation : « La créolisation qui est un des modes de l’emmêlement 
– et non pas seulement une résultante linguistique – n’a pas d’exemplaire que ses 
processus et certainement pas ‘les contenus’ à partir desquels ils fonctionneraient. 
C’est ce qui fait notre départ d’avec le concept de ‘créolité’ »47. Quoi qu’il en soit, la 
rhétorique glissantienne promeut et réhabilite la dynamique de la créolisation, laquelle 
doit être également saisie comme l’une des résultantes les plus opérationnelles de 
l’interpénétration des genres oratoires. Il faut remarquer ici que la créolisation, qui 
cultive l’échange, les entremêlements et s’ouvre sur l’imprédictible, répond pleinement 
aux lois intrinsèques qui régissent le monde moderne, le Chaos-monde, et contredit, 
par là même, les systèmes aliénants de la mondialisation et du nouvel ordre mondial, 
systèmes basés sur l’injustice et l’exploitation dont sont victimes les faibles et les 
minoritaires. C’est dans cette mesure que Glissant rattache, dans Introduction à une 
poétique du Divers, la créolisation à la pensée archipélique : 
 

Je pense que le terme de créolisation s’applique à la situation actuelle du monde, c’est-à-dire à la 
situation où une « totalité terre » enfin réalisée permet qu’à l’intérieur de cette totalité (où il n’est 
plus aucune autorité « organique » et où tout est archipel) les éléments culturels les plus éloignés 
et les plus hétérogènes s’il se trouve puissent être mis en relation. Cela produit des résultantes 
imprévisibles48. 

 

Il n’en reste pas moins vrai que la créolisation est au carrefour de l’impulsion 
judiciaire, de l’éloquence épidictique et de la visée délibérative, dont l’interpénétration 
constitue le trait distinctif de la rhétorique de Glissant. En fait, la créolisation récuse 
tout atavisme cultivant l’unique, le systémique et, partant, l’aliénation des autres. Elle 
représente ainsi un maillon solide du discours judiciaire glissantien, comme l’explicite 
le penseur martiniquais dans Traité du Tout-Monde : « La créolisation est le non-Être 
enfin en acte : enfin le sentiment que la résolution des identités n’est pas le bout du 
petit matin. Que la Relation, cette résultante en contact et procès, change et échange, 

                                                   

44 É. GLISSANT, L’Imaginaire des langues, op. cit., p. 25-26. 
45 Ibid., p. 31. 
46 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 108. 
47 Ibid., p. 103. Les italiques sont le fait de l’auteur. 
48 É. GLISSANT, Introduction à une poétique du Divers, op. cit., p. 22. 



12 
 

sans vous perdre ni vous dénaturer »49. La créolisation a singulièrement partie liée à 
l’éloquence épidictique, du fait qu’elle s’inscrit aux antipodes de l’ostracisme pour 
préparer le terrain à l’avènement des différentes cultures, y compris la culture créole. 
Dans cette optique, Glissant confie dans Introduction à une poétique du Divers : 
 

Ce qui se passe dans la Caraïbe pendant trois siècles, c’est littéralement ceci : une rencontre 
d’éléments culturels venus d’horizons absolument divers et qui réellement se créolisent, qui 
réellement s’imbriquent et se confondent l’un dans l’autre pour donner quelque chose 
d’absolument imprévisible, d’absolument nouveau et qui est la réalité créole50. 

 

En dernière analyse, la dynamique de la créolisation fonctionne en harmonie avec 
l’intention délibérative dans le sens où, non seulement, elle préconise le changement 
et le met en œuvre, mais aussi dans la mesure où ses résultantes sont en perpétuel 
devenir, comme le confirme l’écrivain dans Traité du Tout-Monde : 
 

La créolisation est imprévisible, elle ne saurait se figer, s’arrêter, s’inscrire dans des essences, dans 
des absolus identitaires. Consentir que l’étant change en perdurant, ce n’est pas approcher un 
absolu. Ce qui perdure dans le changement ou le change ou l’échange, c’est peut-être d’abord la 
propension ou l’audace à changer51. 

 

Plus précisément, le romancier antillais conçoit la dynamique et les mécanismes non 
systémiques de la créolisation en termes d’ouverture et d’interpénétrations, lesquelles 
se révèlent être illimitées : « La créolisation comprend et dépasse tous les contraires 
possibles »52, lira-t-on ainsi dans Introduction à une poétique du Divers. C’est que 
« [le] Monde tremble, se créolise, c’est-à-dire se multiplie, mêlant ses forêts et ses 
mers, ses déserts et ses banquises, tous menacés, changeant et échangeant ses 
coutumes, et ses cultures et ce qu’hier encore il appelait ses identités, pour une grande 
part massacrées » 53 . Il s’agit là, a fortiori, d’un caractère à la fois cathartique et 
prophylactique pour ceux qui ont déjà subi les tourments de la Traite et les affres de 
l’asservissement, en ce que la créolisation leur fournit une occasion certaine d’entrer 
en interaction avec le monde, de se forger une identité renouvelable, tout en obviant à 
leurs stigmates et à leur trauma. Cela est certes l’apanage de la créolisation et, par-delà, 
de la rhétorique qui tire sa force argumentative et son caractère pragmatique du 
brassage des genres oratoires et de l’emmêlement des cultures. C’est dans ce cadre que 
Glissant pointe l’intérêt de la créolisation et tente, dans Faulkner Mississippi, de lui 
accorder sa juste valeur. Il indique « […] que cela a un nom, la créolisation, la 
conjonction inarrêtable malgré la misère, l’oppression, les lynchages, conjonction qui 
ouvre sur des résultantes imprévisibles […] que c’est l’imprévisible qui terrifie ceux qui 
refusent même l’idée, sinon la tentation, de mêler et de partager […] »54. 

Par ailleurs, la dynamique de la créolisation s’avère être un catalyseur de créativité 
et un gage d’inventivité, en ceci qu’elle réanime les imaginaires, dans tous les sens et 
toutes les directions. Cela relève d’une véritable gageure au regard de la rhétorique et 
de la poétique glissantiennes : « Et d’où le rôle du poète qui va chercher non pas des 
résultantes prévisibles mais des imaginaires ouverts pour toutes sortes d’avenirs de la 

                                                   

49 É. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 238-239. Les majuscules sont le fait de l’auteur. 
50 É. GLISSANT, Introduction à une poétique du Divers, op. cit., p. 15. 
51 É. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 26. 
52 É. GLISSANT, Introduction à une poétique du Divers, op. cit., p. 106. 
53 É. GLISSANT, La Cohée du Lamentin (Poétique V), Paris, Gallimard, 2005, p. 75. La majuscule est le 
fait de l’auteur. 
54 É. GLISSANT, Faulkner Mississippi, op. cit., p. 48. 



13 
 

créolisation. Le poète n’a pas peur de l’imprédictible » 55 , lira-t-on ainsi dans 
L’imaginaire des langues. Enfin, l’on peut arguer de ce qui précède que la dynamique 
du multilinguisme et, tout particulièrement, la mouvance de la créolisation sont en 
mesure de préparer le terrain pour l’esthétique ou la poétique du Chaos-monde. Il 
s’agit là d’un mécanisme linguistique, culturel et anthropologique d’une immense 
portée, et ce, notamment en ce qui concerne la création artistique, littéraire et 
esthétique. C’est ainsi que Glissant met en lumière, dans Traité du Tout-Monde, 
l’importance décisive de la créolisation pour sa nouvelle région du monde : « Je vous 
présente en offrande le mot créolisation, pour signifier cet imprévisible de résultantes 
inouïes, qui nous gardent d’être persuadés d’une essence ou d’être raidis dans des 
exclusives »56. 

Dans quel sens alors la pensée de l’errance, la poétique du nomadisme circulaire et 
la transmodernité glissantiennes s’articulent-elles au mécanisme du métissage et 
s’inscrivent-elles dans la droite ligne de la dynamique de la créolisation ? 

La pensée de l’errance : la poétique du nomadisme circulaire et 
la transmodernité esthétique 

Certes, la poétique de l’errance est en lien indissoluble avec la pensée archipélique 
du tremblement et de la trace. Elle se rattache également à l’esthétique baroque et à la 
poétique du Chaos-monde et se réclame, par là même, du divers et de l’opacité pour 
valoriser les cheminements de chaque identité communautaire, en l’occurrence de 
l’identité antillaise, laquelle établit des échanges et entre, bon gré mal gré, en 
créolisation avec d’autres identités, et ce, lors de ses pérégrinations ontologiques de la 
quête de soi et lorsqu’elle supporte et affronte les vicissitudes de l’existence. Partant, 
l’errance qui établit perpétuellement des relations avec les autres ne peut se passer de 
sa propre différence, ni de sa propre opacité, laquelle incarne son propre « Dasein »57, 
c’est-à-dire son existence réelle dans le monde. C’est ainsi que la poétique de l’errance 
ne contredit pas la volonté de l’ancrage de l’identité dans sa terre et dans son entour. 
« La Caraïbe est terre d’enracinement et d’errance. Les exils antillais en 
témoignent »58, lira-t-on à ce propos dans Poétique de la Relation. C’est que Glissant 
procède paradoxalement – par le truchement de sa rhétorique – à l’installation de 
l’identité caribéenne au cœur même de l’instable, du mouvant et de l’errant, comme il 
le précise dans Traité du Tout-Monde : 
 

L’errance, c’est cela même qui nous permet de nous fixer. De quitter ces leçons de choses que nous 
sommes si enclins à semoncer, d’abdiquer ce ton de sentence où nous compassons nos doutes 
– moi le tout premier – ou nos déclamations, et de dériver enfin. Dériver à quoi ? À la fixité du 
mouvement du Tout-monde. À ces marelles, tragiques, endiablées, sages ou bienheureuses, à quoi 

                                                   

55 É. GLISSANT, L’Imaginaire des langues, op. cit., p. 33. 
56 É. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 26. 
57 « L’homme erre. L’homme ne tombe pas dans l’errance à un moment donné. […] au contraire l’errance 
fait partie du Da-sein à laquelle l’homme historique est abandonné […] l’errance domine l’homme en 
tant qu’elle le pousse à s’égarer. Mais par l’égarement, l’errance contribue aussi à faire naître cette 
possibilité que l’homme a le moyen de tirer de son existence et qui consiste à ne pas succomber à 
l’égarement. Il n’y succombe pas s’il est susceptible d’éprouver l’errance comme telle et de ne pas 
méconnaître le mystère du Da-sein. », Martin HEIDEGGER, De l’essence de la vérité, Paris, Gallimard, 
2001, « la non-vérité en tant qu’errance », Questions I et II, p. 186-189. 
58 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 229. 



14 
 

nous jouons et dont les horizons ne forment pas lignes. L’errance nous donne de nous amarrer à 
cette dérive qui n’égare pas59. 

 

Cette poétique de l’errance est aux antipodes de la stagnation et de 
l’engourdissement. Elle se départit aussi de l’excès et de la démesure, dans le sens où 
il s’agit de deux tendances diamétralement opposées qui débouchent toutes deux sur 
la dilution ou la déliquescence de l’identité. Pour cette raison, le romancier 
martiniquais se déterminera pour une pensée et/ou une poétique de l’errance qui 
récuse l’immobilisme léthargique, décroche de toute stase et se démarque de toute 
rancœur et violence. Comme le soutient Glissant dans Poétique de la Relation : 
 

La pensée de l’errance n’est ni apolitique ni antinomique d’une volonté d’identité, laquelle n’est 
après tout que la recherche d’une liberté dans un entour. Si elle contredit aux intolérances 
territoriales, à la prédation de la racine unique (qui rend si difficiles aujourd’hui les démarches 
identitaires), c’est parce que, dans la poétique de la Relation, l’errant, qui n’est plus le voyageur, 
ni le découvreur, ni le conquérant, cherche à connaître la totalité du monde et sait déjà qu’il ne 
l’accomplira jamais – et qu’en cela réside la beauté menacée du monde60. 

 

Aussi la poétique de l’errance récuse-t-elle toute universalisation généralisante et 
toute transparence aliénante. Elle embrasse en revanche la différence et l’opacité, 
lesquelles donnent lieu à la créativité et à l’espoir. Dès lors, l’identité antillaise, la 
pensée archipélique et la culture caribéenne sauraient être en mesure de quitter les 
enclaves sépulcrales et d’errer librement dans l’univers du Chaos-monde. À cet égard, 
on appréciera l’analyse de Glissant dans Poétique de la Relation : 
 

L’errant récuse l’édit universel, généralisant, qui résumait le monde en une évidence 
transparente, lui prétendant un sens et une finalité présupposés. Il plonge aux opacités de la part 
du monde à quoi il accède. La généralisation est totalitaire : elle élit du monde un pan d’idées ou 
de constats qu’elle excepte et qu’elle tâche d’imposer en faisant voyager des modèles. La pensée 
de l’errance conçoit la totalité, mais renonce volontiers à la prétention de la sommer ou de la 
posséder61. 

 

Toutefois, la poétique de l’errance ne fait aucunement basculer l’identité antillaise 
dans le carcan du nationalisme. Glissant le signifie manifestement dans Poétique de la 
Relation : « Cette pensée de l’errance […] fut à contre-courant de l’expansion 
nationaliste »62. Tout au contraire, elle se focalise à « [penser] l’excentrement »63 afin 
d’accorder une histoire et une mémoire collective à chaque identité communautaire, 
c’est-à-dire une continuité chronologique et civilisationnelle inaliénable. La poétique 
de l’errance est à même d’allouer à l’identité-Relation un passé, un présent et un 
devenir qui lui sont spécifiques. Dans Les Entretiens de Bâton Rouge, le penseur 
antillais évoque à bon escient le « continuum biographique de la communauté » en ces 
termes : « cette pensée de l’errance introduit de nouvelles relations au pays, une 
opposition poétique aux injonctions de système qui régiraient la fréquentation de 
celui-ci et qui donc imposeraient une vue altérée du continuum biographique de la 
communauté »64. Glissant pousse même plus loin la poétique de l’errance dont s’arme 
sa rhétorique, si bien que cette poétique opère une sorte de distanciation énorme par 

                                                   

59 É. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 63. La majuscule est le fait de l’auteur. 
60 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 32-33. Idem. 
61 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 33. 
62 Ibid., p. 27. 
63 É. GLISSANT, Les Entretiens de Bâton Rouge, op. cit., p. 140. 
64 Ibid., p. 44. 



15 
 

rapport à sa propre ipséité et à sa propre aire, dans le sens où l’écrivain lie l’essence de 
chaque identité à une dynamique relationnelle considérable, non systémique et non 
systématisante. C’est là une manière totalement différente et novatrice de se 
représenter soi-même dans le Chaos-monde. Par conséquent, toute systématisation 
accablante et toute modélisation assimilatrice se muent, sous les auspices de la 
poétique de l’errance, en densité ontologique et se transforment en tremblements 
culturels édifiants et engageants. C’est ce que Glissant essaie de montrer dans Les 
Entretiens de Bâton Rouge : 
 

Or, qu’est-ce que c’est, la pensée de l’errance ? C’est quitter, se départir du lieu qui vous a été 
donné, pour mieux le comprendre ou pour mieux vivre avec. Dans cette mesure, la littérature 
accomplit une fonction […] : magnifier la pensée de l’errance (au monde), s’opposer en tous points 
à la pensée de système. Ainsi pour nous l’errance assumée nous mène-t-elle à transfigurer l’ancien 
arrachement esclavagiste à l’Afrique, sans en faire système65. 

 

Dans cette optique, la poétique de l’errance conduit non seulement à 
l’épanouissement non égocentrique de la communauté antillaise, mais, plus encore, à 
la singularité non narcissique de l’écrivain antillais. C’est ici où transparaît l’enjeu 
majeur au regard de la rhétorique de Glissant qui déclare dans Les Entretiens de Bâton 
Rouge : 
 

C’est ce que je résume en répétant que l’écrivain sera solitaire et solidaire. Solitaire : qu’il doit 
aventureusement vivre dans la pensée de l’errance, qui n’est pas une pensée collectiviste ni même 
une pensée collective, et solidaire : qu’il doit totalement grandir dans la pensée de son lieur. C’est 
seulement par cette pratique du détour et du retour que la dialectique de la Relation opère. Mais 
l’écrivain n’est assujetti à aucun devoir, en vérité. Il éclaire ses naïves et fortes lucidités au feu 
d’un inextricable qu’il ne régit pas66. 

 

À partir de ce point de vue, le romancier s’emploie à « contester la prédominance de 
l’Occident [et] du même coup intègre celui-ci au monde »67. C’est également de cette 
manière qu’il tente de prémunir les communautés de la totalité-monde contre les 
errements des mouvements usurpateurs de l’errance, lorsqu’elle est conçue selon le 
modèle occidental : « Ce monde est déjà ce que sera l’eau mêlée de la mare, 
imprévisible et multiple, libre à vous de le concevoir aussi comme l’O tyrannique et 
parfait qui en marquait le bord »68. 

La poétique de l’errance se démarque ainsi définitivement du « nomadisme en 
flèche »69, lequel fonctionne en droite ligne de l’expansion colonialiste et constitue 
indubitablement une modalité de domination et d’assujettissement à laquelle les 
dominateurs ont recours : « Cela précisément, que la grandeur appartient à l’inaperçu, 
qui vous distrait du souci de domination » 70 . En même temps, cette poétique de 
l’errance qui procède de la rhétorique et de la philosophie, adoubant la création 
littéraire glissantienne, a intimement trait au nomadisme circulaire, lequel s’inscrit 
strictement à l’opposé du « nomadisme envahisseur », en tant que « désir dévastateur 
de sédentarité » 71 , pour embrasser l’échange culturel, sans toutefois céder aux 
penchants hégémoniques visant l’expansion de son propre territoire aux dépens des 
                                                   

65 Ibid., p. 109. 
66 Ibid., p. 111. 
67 É. GLISSANT, L’Intention poétique, op. cit., p. 29. Les italiques sont le fait de l’auteur. 
68 É. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, Paris, Gallimard, 1999, p. 350. 
69 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 31. 
70 É. GLISSANT, Ormerod, Paris, Gallimard, 2003, p. 351. 
71 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 24. 



16 
 

autres et de leurs entours géoculturels. Il faut préciser ici que la poétique du 
nomadisme circulaire glissantienne s’avère être « le sel de la diversité du monde »72, 
en ceci qu’elle cherche à établir un « nouvel équilibre »73 entre les « peuples immortels 
et les peuples souffrants actuels » 74 , et à « envisager une multiplicité de fleuves 
temporels, une conjonction de ces courants dans des lieux de rencontre des humanités 
futures […] »75. Il s’agit en effet de tout placer sous le contrôle de la fraternité culturelle, 
c’est- à-dire à l’abri de tout exclusivisme et de tout réductionnisme. C’est en ce sens que 
le narrateur, dans cet extrait de La Lézarde (1958), cultive et chante la fraternité 
humaine, et ce, loin de toute standardisation et de toute mise sous curatelle : 
 

Aucun, aucun, même pas Mathieu, nos mères qui ont tout sacrifié, la vie et la santé, nos frères et 
nos sœurs condamnés pour nous, pour nous permettre d’apprendre, et quoi, nous voilà, hein, 
nous voulons être différents, uniques, est-ce que ce peuple veut être différent, il veut sa place au 
soleil, il veut des défenseurs, la liberté, partout dans le monde il y a des peuples qui souffrent, 
nous ne sommes pas différents, nous sommes les frères de tous les peuples, il n’y a que celui qui 
exploite et celui qui est exploité76. 

 

La poétique du « nomadisme circulaire » permet, d’une part, aux différentes 
identités communautaires autant qu’aux différentes cultures de la totalité-terre de 
réaliser une « entrée en monde » 77 , tout en s’attachant à pourfendre la 
relation « d’oppresseur-opprimé »78 et à rendre caduc le clivage civilisationnel entre le 
centre et les périphéries, comme le recommande l’auteur dans Ormerod (2003) : 
 

Sur ces Lesser Antilles qu’Anglais et Français se déchirèrent entre eux durant trois siècles pour le 
moins, et les Ibériques faisaient ailleurs leur ménage et provision, dans le Champ de ces autres 
îles, Puerto Rico ou Cuba, qui sont bourrées d’arrière-pays et de profonds inatteignables – ne 
cherchez pas de centre. Vous qui tenez tant à préciser où ça se passe et comment, et à dérouter 
ces clartés de récitations sans lesquelles vous ne soutenez rien79. 

 

Glissant considère que « l’infini détail du monde nous aide ici autant que les vues 
les plus générales que nous pouvons en saisir, que la résistance vit dans toutes les 
périphéries que vous ne voyez pas […] » 80 . Cela revient à dire que l’écrivain 
martiniquais cherche à établir « le change dans l’échange »81 et ce, dans l’intention 
d’autoriser tous les imaginaires à s’aventurer dans les zones nouvelles, entrelacées et 
incirconscriptibles de la mondialité82, sans pour autant se perdre dans ses conjectures 
imprédictibles et apocalyptiques. Car cette poétique veut renverser de fond en comble 
les systèmes envahisseurs des esclavagistes occidentaux, puisque, comme le spécifie 
Glissant dans L’Entretien du monde, « [l]’Occident […] a été prodigieusement 
expansionniste dans son monolithisme […] »83. 

                                                   

72 É. GLISSANT, Tout-Monde, Paris, Gallimard, 1993, p. 324-325. 
73 É. GLISSANT, Ormerod, op. cit., p. 244. 
74 Ibid., p. 251. 
75 É. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 224. 
76 É. GLISSANT, La Lézarde, Paris, Éditions du Seuil, 1958, p. 176. 
77 Édouard GLISSANT & François NOUDELMANN, L’Entretien du monde, Paris, PUV, 2018, p. 147. 
78 Ibid., p. 131. 
79 É. GLISSANT, Ormerod, op. cit., p. 347. Les majuscules et les italiques sont le fait de l’auteur. 
80 É. GLISSANT, Philosophie de la Relation, op. cit., p. 86. 
81 É. GLISSANT, Les Entretiens de Bâton Rouge, op. cit., p. 38. 
82 « La mondialité est cette aventure sans précédent qu’il nous est donné à tous de vivre, dans un espace-
temps qui pour la première fois, réellement et de manière foudroyante, se conçoit à la fois unique et 
multiple, et inextricable », É. GLISSANT, La Cohée du Lamentin, op. cit., p. 23. 
83 É. GLISSANT & F. NOUDELMANN, op. cit., p. 38. 



17 
 

D’autre part, la poétique du « nomadisme circulaire » recoupe la poétique de la 
Relation glissantienne, en cela qu’elle procède – à l’encontre des pensées de système 
colonialistes qui s’attachent à faire table rase de la diversité – à mettre en valeur tous 
les lieux et imaginaires du Chaos-monde ainsi que la différence et son esthétique. C’est 
cette question que Glissant tient à éclaircir dans Philosophie de la Relation : « Les 
beautés des différences (des différents) sont les premiers témoins et les acteurs décidés 
des résistances à la nuit de l’esprit et à toute oppression »84. Ce passage, puisé dans 
Sartorius. Le roman des Batoutos (1999), informe sur la liaison dialectique non 
aliénante qui doit s’établir entre le lien d’où tout un chacun peut émettre l’expression 
de son imaginaire créatif et le reste de la totalité-terre : 
 

La flambance de l’entour n’aveugle pas tes yeux. Le lieu évoque et appelle non pas les oppresseurs 
venus d’ailleurs, qui en feront leur domaine, mais ces autres beautés multipliées derrière 
l’horizon, les flammes grises des fjords et les minuties des sources dans leurs Verts-Prés et le 
vertige des steppes et la glace énorme qui tourne en craquements autour de son cœur bleu qui 
veille, et les champs aplatis, sillonnés de tracteurs rectilignes. Lieu d’un peuple qui devine le 
monde et y conjoint, par la présence manifeste et la présence intime85. 

 

La poétique du « nomadisme circulaire » est ainsi une formule qui permet de lutter 
contre la dilution culturelle et l’aliénation. Elle se trouve renforcée par la pensée 
archipélique de la trace, qui scelle les mécanismes de la créolisation, dans la mesure où 
« [la] pensée de la Trace est d’archipelliser »86. Elle est aussi appuyée par une « pensée 
de tremblement [qui] nous [éloigne] des certitudes enracinées »87 et par la pensée 
« tourbillonnaire », en ce sens que « [le] tourbillon est ce qui permet de concevoir 
toutes les valeurs, non pas comme semblables mais comme équivalentes »88. Il s’agit 
ici d’« une pensée du mouvement du vivant » 89 , selon la formule pertinente du 
philosophe martiniquais qui ajoute dans L’Entretien du monde  
 

Mais il y a un système rhizomique de relations dans le monde et c’est à partir de la méditation sur 
ce système rhizomique que l’on peut envisager à plus ou moins long terme la solution de 
nombreux problèmes qui se posent dans le monde et dans chaque lieu particulier : « agis dans ton 
lieu, pense avec le monde, n’agis pas dans le monde parce que tu agis à la place de l’autre »90. 

 

Dans cet extrait du Tout-Monde (1993), le narrateur s’attache à mettre en 
quarantaine toutes sortes d’emprisonnement et d’immobilisme pour adhérer à cette 
poétique tourbillonnaire, laquelle épouse les pérégrinations et, à l’instar des abeilles, 
butine de la sève dans tous les champs possibles : 
 

Et quand il alla dire un au revoir à Tarzan, Raphaël Targin eut vraiment le sentiment de se séparer 
d’un conducteur d’ombres, d’un maître des profondeurs, d’un dériveur de tous les espaces 
connaissables, d’un qui était désigné pour vous mener au bord de votre propre enfermement, 
après quoi vous n’aviez plus qu’à ouvrir sur les hauteurs libres et les emportements où vous 
imaginez ce que vous êtes réellement, c’est-à-dire ce que votre identité apporte et prend à cette 
succession ininterrompue de tourbillons et de fixités91. 

                                                   

84 É. GLISSANT, Philosophie de la Relation, Paris, Gallimard, 2009, p. 87-88. 
85 É. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 31-32. Les majuscules sont le fait de 
l’auteur. 
86 É. GLISSANT, Ormerod, op. cit., p. 222. Les italiques et la majuscule sont le fait de l’auteur. 
87 É. GLISSANT, Philosophie de la Relation, op. cit., p. 54. 
88 É. GLISSANT & F. NOUDELMANN, op. cit., p. 71. 
89 Ibid., p. 109. 
90 Ibid., p. 111. 
91 É. GLISSANT, Tout-Monde, op. cit., p. 180. 



18 
 

 

Il s’ensuit ainsi l’opinion que la poétique du nomadisme circulaire – qui s’inscrit au 
cœur de la mondialité 92  glissantienne, « laquelle entend s’opposer aux effets 
mécaniques des mondialisations, et désignera les réalités et l’intuition d’une quantité 
réalisée des différences dans le monde »93, en nouant des liens organiques autant avec 
la poétique de la Relation qu’avec l’esthétique de la nouvelle région du monde – se 
situe dans la droite ligne des visées oratoires d’une rhétorique par le truchement de 
laquelle Glissant s’évertue à transmuer l’échec en réussite et les enfermements en 
ouverture tous azimuts entre les différents imaginaires du monde et en rencontres 
fructueuses pour toutes les identités de la « communauté-monde »94. C’est dans cette 
perspective qu’opère cette poétique du nomadisme circulaire, comme le confirme le 
penseur caribéen dans Poétique de la Relation : 
 

Alors le déracinement peut concourir à l’identité, l’exil se révéler profitable, quand ils sont vécus 
non pas comme une expansion de territoire (un nomadisme en flèche) mais comme une recherche 
de l’Autre (par nomadisme circulaire). L’imaginaire de la totalité permet ces détours, qui 
éloignent du totalitaire95. 

 

À cet égard, l’auteur tente, par et à travers son œuvre romanesque, de « mieux 
appréhender les détails et l’ensemble »96 du Chaos-monde, « pour apprécier les vraies 
richesses »97 et se livre, dans Sartorius. Le roman des Batoutos (1999), à la valorisation 
de ce nomadisme circulaire au détriment du nomadisme envahisseur, dont les 
retombées sur les différentes humanités et cultures sont néfastes : 
 

Éléné ! conjoint les lieux et voici que s’en présentait une des plus troubles révélations, non pas 
donc de ce continent où vous avez pensé trouver les Indes, qui avait toujours été là et y serait 
toujours, mais de sa rencontre avec d’autres, ainsi qu’il en fut quand Alexandre, fourrier sauvage 
et paradoxal du même Éléné !, tueur de peuples et passeur de cultures, fit se rejoindre, sans se 
confondre, Orient et Occident98. 

 

C’est là un principe dont la portée est considérable pour l’écrivain caribéen, lequel a 
besoin de toutes les modalités littéraires, voire de toutes les expressions artistiques 
pour pouvoir reconstruire une identité transplantée et déflagrée. Il est important pour 
nous de remarquer ici que la déconstruction des modèles génériques, autant que 
l’abolition des règles et codes formels auxquelles Glissant procède, participent du 
discours reconstitutif, par le biais duquel le penseur antillais se penche sur la 
restauration du monument de la culture archipélique des Caraïbes. À cet égard, il faut 
souligner que la problématique de la transgénéricité littéraire ou du métissage 
générique chez Glissant relève de deux articulations distinctes mais indissociables. 
D’abord, il est question d’une parole sublime qui tient lieu d’exaltation de l’identité 
antillaise et de la culture insulaire et se passe de la codification générique. Lisons, dans 

                                                   

92 « Et la mondialité au contraire est la seule dimension où peuvent s’estimer à la fois la quantité réalisée 
de toutes les différences du monde et la relation infinie maintenue d’une variété à l’autre, d’une identité 
à l’autre, qui sont issues des mouvements de cette quantité, c’est-à-dire ainsi, le commerce et l’échange 
dont la loi ne serait plus le profit le plus éternel possible mais les équilibres du donner-recevoir », É. 
Glissant, Une nouvelle région du monde, op. cit., p. 150. 
93 Ibid., p. 81. 
94 É. GLISSANT, Faulkner, Mississippi, op. cit., p. 305. 
95 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 30. La majuscule est le fait de l’auteur. 
96 É. GLISSANT, Ormerod, op. cit., p. 221. 
97 Ibid. 
98 É. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 249. 



19 
 

ce cadre, la remarque de Marielle Macé : « Parmi les concepts susceptibles d’éclipser 
le cadrage générique, il faut compter le sublime et la tradition anti-mimétique qui en 
accompagne la compréhension » 99 . Ensuite, on notera que cette transrhétorique 
stimule une hybridation générique qui véhicule un ethos antillais collectif qui n’exclut 
pourtant pas l’excellence du génie individuel. C’est dire si ce métissage générique 
dérive aussi d’une vision du monde propre au penseur martiniquais, vision qui se 
nourrit de la philosophie de la Relation. 

Pour Glissant, le créateur antillais (homme de lettres, artiste, etc) est avant tout un 
« déparleur »100 qui échappe à l’emprise de la systématisation. Ce « déparleur » est à 
même d’abolir les codifications formelles et de subvertir les canons génériques. Il 
symbolise ainsi cette transgénérique selon laquelle l’écrivain caribéen entend « refaire 
le monde »101. Ce fragment repéré dans Tout-Monde (1993) porte un regard particulier 
sur le pouvoir du créateur qui est en mesure de cumuler un large éventail de 
compétences transgénériques : 
 

L’imaginaire des matières, la terre, le sel, les monts, formait dans sa poésie. Mathieu Béluse 
pourtant, qui ressemblait au déparleur, c’est-à-dire, dans ces riens qui importent tellement, et 
d’ailleurs vous n’avez pas oublié que Mathieu, déparleur, chroniqueur, romancier, c’était quatre-
en-un, sinon davantage, lui aurait sans doute argué que seuls les matérialistes, si l’appellation 
vaut et tient encore, ont le sens du sacré102. 

 

Il convient de mentionner, à ce niveau d’analyse de la transgénéricité rhétorique, 
littéraire et artistique dont s’arme l’œuvre de Glissant, que ce métissage générique est 
loin d’être limité ou circonscrit à quelques genres littéraires ou artistiques, ni encore à 
un quelconque champ épistémique ou gnoséologique. Car il embrasse en effet d’autres 
expressions artistiques ainsi que d’autres domaines épistémologiques. C’est à partir de 
ce point de vue qu’on peut lire dans Poétique de la Relation : « La mise en relation des 

domaines de la connaissance (questions et résolutions) n’est ni une discipline ni une science 

mais ressortit à un imaginaire du réel, qui nous permet d’échapper au pointillisme probabiliste 

sans verser dans la généralisation abusive »103. 

Plus précisément, si systématique il y a, il s’agira plutôt d’une systématique anti-
générique, d’une systématique de « contre-genre » 104  ou, mieux, d’une 
antisystématique générique qui se départit de tout cloisonnement générique 
rhétorique, littéraire et artistique. Cette dynamique à la fois anti-générique et 
asystématique, qui va à l’encontre de toute codification formelle systématisée, se 
réclame de la mixité des genres littéraires, du brassage des expressions artistiques, 
voire de l’échange, sans frontières, entre les imaginaires culturels de la totalité-monde. 
S’agissant des aboutissants de cette dynamique d’échanges et de brassages, ils sont, à 
en croire Glissant, incalculables et imprédictibles. Ainsi, l’art épique romanesque 
glissantien sera en mesure de participer à l’épanouissement de la culture archipélique 
caribéenne. C’est sous cet angle qu’on peut appréhender l’analyse pertinente du 
penseur antillais, tirée de son essai, Une nouvelle région du monde : 
 

                                                   

99 Marielle MACÉ, Le genre littéraire, Paris, GF Flammarion, 2004, p. 193. 
100 É. GLISSANT, Tout-Monde, op. cit., p. 544. 
101 É. GLISSANT, La Case du commandeur, Paris, Éditions du Seuil, 1981, Gallimard, 1997, p. 146. 
102 É. GLISSANT, Tout-Monde, op. cit., p. 407-408. 
103 É. GLISSANT, Poétique de la Relation, op. cit., p. 114. 
104 « Les notions de contre-genre, de dérivation ou d’archigenre que l’on retrouvera chez Alastair Fowler 
[…] », M. MACÉ, Le genre littéraire, op. cit., p. 87. 



20 
 

En réalité, les arts sont tous aujourd’hui composites. Un grand nombre des opérations de l’esprit 
et des mouvements de la sensibilité, représenter et décrire et ordonner et suggérer et embellir et 
analyser et deviner et convaincre et prévoir pour ceux qui ne voient pas et raconter tout 
simplement, se sont affinés ou exacerbés à travers les siècles et les espaces pour produire à chaque 
fois les œuvres de l’art selon les mètres et les fins des disciplines les plus concernées par ces 
différentes fonctions. […] Les arts dits contemporains, ou du moins ceux qui ont échappé à la 
littéralité des œuvres de la mode, et qui n’essaieraient ni de terrifier ni de détourner, se sont 
compliqués et sont devenus composites, en ce que non seulement ils soulignent et relèvent et 
révèlent les différents et concourent ainsi au mouvement des diversités et des variétés, en les 
illustrant pourtant dans leur singularité, mais qu’ils tentent par surcroît et de plus en plus de 
surprendre cette opération elle-même par laquelle des différences s’ajoutent sans se détruire, et 
aussi des identités varient en ne dépérissant pas. Les différents n’avarient pas la variété ! C’est 
pourquoi raconter, ou conter, ne finit pas en un art du récit. L’œuvre de l’art est l’objet d’une 
infinité de ces opérations de l’esprit et de ces mouvements des sensibilités, sans dire qu’elle 
contribue à en susciter d’autres, que nous apprendrons à fréquenter. Et elle hasarde de cette façon 
les liaisons magnétiques, et elle retrouve les fulgurations enténébrées des premiers âges des 
humanités105. 

 

À bien méditer sur le métissage artistique chez Glissant et cette créolisation de tant 
d’expressions artistiques dont s’enrichit sa contre-épopée romanesque, l’on s’avise 
d’être face à une œuvre prismatique dont la réception et le décodage exigent qu’on 
s’arme de plus d’une boîte à outils critique. En effet, il s’agit essentiellement du 
brassage générique, mais aussi de la création (ou de l’apparition d’autres genres), qui 
en est le corrélat, création à laquelle notre auteur fait allusion en ces termes : 
 

La littérature n’évoque plus en profondeur d’approcher l’être, elle chercherait en étendue à 
dévoiler la relation. Elle relativise en absolu. Cela ne peut pas être développé à l’intérieur d’un 
genre, cela nécessite la multiplication et l’intrication des genres littéraires et artistiques. Et peut-
être qu’au bout de cet effort, il germera d’autres genres, qui enfin apparaîtront, et dont nous 
n’avons ici aucun moyen de deviner ce qu’ils seront ni quand ils s’engendreront. Nous nous 
efforçons, n’est-ce pas, vers eux. De l’intégration ou de l’effacement ou de la résurrection de tous 
les genres, théâtre, essai, roman, poésie, peut-être naîtront ces autres genres. Peut-être 
connaîtrons-nous des métissages inouïs entre les arts ? Mais que seront-ils ?, nous ne le savons 
pas encore. L’écrivain d’aujourd’hui est toujours un écrivain futur106. 

 

Partant, Glissant tâche de mettre fin à une ère esthétique, régie par la codification 
formelle et le cloisonnement générique et artistique, pour inaugurer une « esthétique 
nouvelle », comme il l’annonce dans L’imaginaire des langues : « C’est pour cela qu’il 
est difficile de concevoir les résultantes qui vont procéder de ces rencontres à l’heure 
actuelle. Une esthétique nouvelle est une esthétique qui essaie de prévoir, présager ou 
voir dans l’avenir des rencontres »107. C’est dans cette optique, qui laisse entrevoir une 
déflagration générique corrélée à la déflagration identitaire à laquelle sont confrontés 
les Antillais, qu’on peut lire dans Sartorius. Le roman des Batoutos (1999) : 
 

L’éparpillement de ce qui avait été dans l’art une représentation divinatoire, son explosion en tant 
d’objets immanquablement odieux, préfigure petitement la dilatation actuelle de nos espaces et 
cette totalité indifférenciée du divers que nous connaissons aujourd’hui108. Il importe ici de noter, 
pour mémoire, que cette nouvelle esthétique répond en écho à la visée délibérative dont s’arme la 
rhétorique de Glissant, qui certifie déjà, dans Traité du Tout-Monde, « qu’il n’y a pas de modèle 
opératoire »109. 

                                                   

105 É. GLISSANT, Une nouvelle région du monde, op. cit., p. 134-135. Les italiques sont le fait de l’auteur. 
106 É. GLISSANT, Les Entretiens de Bâton Rouge, op. cit., p. 121-122. 
107 É. GLISSANT, L’Imaginaire des langues, op. cit., p. 97. 
108 É. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 233. 
109 É. GLISSANT, Traité du Tout-Monde, op. cit., p. 122. 



21 
 

 

S’agissant de cette esthétique nouvelle, elle révoque tour à tour la modélisation 
réductrice et l’universalisme généralisant et corollairement aliénant, comme le 
souligne l’écrivain martiniquais : « Ce que je défends, c’est que l’idée de la beauté naît 
d’une quantité réalisée au fur et à mesure. L’idéal qu’il y a dans la notion d’universel 
s’abolit dans la notion de quantité réalisée »110. Cette nouvelle esthétique prend ainsi 
racine dans le réel en tenant compte des vérités factuelles. Tout lieu et tout imaginaire 
artistique qui en procède rejoignent leurs véritables portées en s’inscrivant pleinement 
dans la poétique du Chaos-monde : « Entrer dans le réel, c’est peut-être avoir au plus 
haut point le sentiment de ces rencontres, ou de ces simultanéités révélatrices. Les 
œuvres de l’art lisent ou élisent de la sorte le monde, mais dans le même élan et le 
même temps qu’elles prédisent le Tout-monde »111. 

Conclusion 

Si nous avons constaté que le mécanisme du métissage et la dynamique de la 
créolisation sont immanquablement des catalyseurs de créativité et un gage 
d’inventivité, en ceci qu’ils réaniment les divers imaginaires de la totalité-monde, dans 
tous les sens et toutes les directions, il n’en demeure pas moins que la catégorie du 
métissage et, tout particulièrement, la mouvance de la créolisation sont, dans l’écriture 
et la poétique romanesque de Glissant, à la base de son esthétique transmoderne. 

C’est ainsi que la transmodernité recoupe la poétique de la Relation glissantienne, 
en cela qu’elle procède – à l’encontre des pensées de système colonialistes qui 
s’attachent à faire table rase de la diversité – à mettre en valeur tous les lieux et 
imaginaires du Chaos-monde ainsi que la différence et son esthétique. C’est cette 
question que Glissant tient à éclaircir dans Philosophie de la Relation112. À ce titre, le 
philosophe martiniquais nous informe, dans L’Entretien du monde, sur la liaison 
dialectique non aliénante qui doit s’établir entre le lien d’où tout un chacun doit 
émettre l’expression de son imaginaire créatif et le reste de la totalité-terre. 

En dernier ressort, il convient de rappeler que la conception sémiologique 
glissantienne des genres littéraires s’inscrit dans la droite ligne de sa transmodernité 
esthétique, laquelle est coextensive à sa poétique et sa philosophie de la Relation. 
Celles-ci tiennent à réhabiliter les sociétés et cultures composites et rompent avec le 
modèle culturel atavique et avec l’identité à racine-unique pour cultiver le métissage et 
l’identité rhizomatique, l’hétérogène et le divers. En outre, la conception des genres 
littéraires propre à l’écrivain martiniquais se place dans une perspective de métissage 
générique, dans la mesure où elle fonctionne en corrélation et de façon concomitante 
avec l’interprétation des genres oratoires (le judiciaire, l’épidictique, le délibératif), 
sous-tendant l’esthétique de l’œuvre romanesque. Cette interpénétration générique 
oratoire s’assigne l’objectif de rendre compte de la brisure anthropologique à laquelle 
l’identité antillaise a été sujette et de catalyser son affleurement et son épanouissement 
au cœur de la Totalité-monde. C’est dans cette optique que la dynamique de 
télescopage oratoire contribue au brassage des imaginaires, à l’enchevêtrement des 
poétiques, voire à l’hybridation des genres littéraires et au métissage artistique dans 
l’espace textuel romanesque glissantien. C’est ce que le penseur antillais développe 

                                                   

110 É. GLISSANT, L’Imaginaire des langues, op. cit., p. 91. 
111 É. GLISSANT, Une nouvelle région du monde, op. cit., p. 120. La majuscule est le fait de l’auteur. 
112 É. GLISSANT, Philosophie de la Relation, op. cit., p. 87-88. 



22 
 

plus précisément dans L’imaginaire des langues, lorsqu’il met en garde contre la 
généricité littéraire absolue, c’est-à-dire lorsqu’il discrédite toute codification et 
s’attache à abolir les frontières génériques pour valoriser la poésie et la poétique : 
 

Or, la poésie est jusqu’ici le seul art qui peut aller réellement derrière les apparences. Je 
crois que c’est là une de ses vocations. C’est la volonté de défaire les genres, cette partition 
qui a été si profitable, si fructueuse dans le cas des littératures occidentales. Je crois que 
nous pouvons écrire des poèmes qui sont des essais, des essais qui sont des romans, des 
romans qui sont des poèmes. Je veux dire que nous essayons de défaire les genres 
précisément parce que nous sentons que les rôles qui ont été impartis à ces genres dans 
la littérature occidentale ne conviennent plus pour notre investigation qui n’est pas 
seulement une investigation du réel, mais qui est aussi une investigation de l’imaginaire, 
des profondeurs, du non-dit, des interdits113. 

 

Issue d’une rhétorique qui se veut anti-rhétorique révolutionnant les rhétoriques 
systémiques classiques, la transmodernité esthétique glissantienne, sous-tendue par la 
transrhétorique, cultive « l’emmêlement caraïbe » 114  et préconise le « [bonheur] 
d’échapper à la chaîne de filiation, pour relater enfin dans les cinq directions en même 
temps »115. C’est sous cet angle que cet extrait, tiré de Sartorius. Le roman des Batoutos 
(1999), revient sur la nécessité de mobiliser toutes les expressions artistiques dans 
l’objectif d’atteindre la vérité qui sera un fédérateur pour les Antillais, restés trop 
longtemps désunis : 
 

Il se dit qu’un jeune artiste, M. Garaïcoa, je n’ai pas su s’il était haïtien ou plus probablement 
cubain, c’est un métis, ce qui a son importance, a imaginé à l’occasion d’une de ses expositions 
d’inventer un dieu vodou, qu’il appelle Abulayé, de lui attribuer autel, drapeaux, objets rituels, 
vèvès, qu’il a fabriqués, réunissant l’exercice de l’art et la révélation d’une vérité116. 

  

                                                   

113 É. GLISSANT, L’Imaginaire des langues, op. cit., p. 29-30. 
114 É. GLISSANT, Sartorius. Le roman des Batoutos, op. cit., p. 308-309. 
115 Ibid., p. 308. 
116 Ibid., p. 313. 



23 
 

Bibliographie 

BERNABÉ, Jean, CHAMOISEAU, Patrick, CONFIANT, Raphaël, Éloge de la créolité, 
Paris, Gallimard, 1989. 

 
CAILLER, Bernadette, Conquérants de la nuit nue : Édouard Glissant et l’H(h)istoire 

antillaise, Tübingen Gunter Narr Verlag, 1988. 
 
CHANCÉ, Dominique, Édouard Glissant. Un « traité du déparler » : Essai sur l’œuvre 

romanesque d’Édouard Glissant, Karthala, 2002. 
 
CHEVRIER, Jacques, « Parole indigente/Parole pléthorique dans le roman caraïbe 

contemporain », in KASSAB-CHARFI, S., ZLITNI-FITOURI, S, – CÉRY, L. (dir.), 
Actes de colloque (Carthage, 26-27-28 avril 2005) : Autour d’Édouard Glissant : 
Lectures, épreuves, extensions d’une poétique de la Relation, Bordeaux, Presses 
Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008, p. 59-66. 

 
DASH, Jean Michael, « Ni réel ni rêvé : Édouard Glissant – Poétique, Peinture, 

Paysage », in JOUVEN, N. (dir.), Littérature : Édouard Glissant, la pensée du 

détour, no 174, Paris, Armand Colin, 2014, p. 33-40. 
 
DELEUZE, Gilles & GUATTARI, Félix, Capitalisme et Schizophrénie 2 : Mille 

Plateaux, Les Éditions de Minuit, 1980. 
 
DELPECH, Catherine, « Édouard Glissant : Au zénith de l’exil, une poétique de la 

démesure », in KASSAB-CHARFI, S, ZLITNI-FITOURI, S., CÉRY, L. (dir.), Actes de 
colloque (Carthage, 26-27-28 avril 2005) : Autour d’Édouard Glissant : Lectures, 
épreuves, extensions d’une poétique de la Relation, Bordeaux, Presses 
Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008, p. 87-105. 

 
FONKOUA, Romuald, Essai sur une mesure du monde au XXe siècle, Édouard 

Glissant, Paris, Honoré Champion, 2002. 
 
GLISSANT, Édouard, Faulkner Mississippi, Paris, Éditions Stock, 1996. 
—, Introduction à une poétique du Divers, Gallimard, 1996. 
—, La Case du commandeur, Paris, Éditions du Seuil, 1981, Gallimard, 1997. 
—, La Cohée du Lamentin (Poétique V), Paris, Gallimard, 2005. 
—, La Lézarde, Paris, Éditions du Seuil, 1958. 
—, Le Discours antillais, Paris, Éditions du Seuil, 1981. 
—, Les Entretiens de Bâton Rouge (avec Alexandre Leupin), Paris, Gallimard, 2008. 
—, L’imaginaire des langues, (Entretiens avec Lise Gauvin), Paris, Gallimard, 2010. 
—, L’Intention Poétique (Poétique II), Paris, Gallimard, 1997. 
—, Mahagony, Paris, Éditions du Seuil, 1987. 
—, Mémoires des esclavages, Paris, Gallimard, 2007. 
—, Ormerod, Paris, Gallimard, 2003. 
—, Philosophie de la Relation, Paris, Gallimard, 2009. 
—, Poétique de la Relation (Poétique III), Paris, Gallimard, 1990. 
—, Sartorius. Le roman des Batoutos, Paris, Gallimard, 1999. 
—, Tout-Monde, Paris, Gallimard, 1993. 
—, Traité du Tout-Monde (Poétique IV), Paris, Gallimard, 1997. 
—, Une nouvelle région du monde (Esthétique I), Paris, Gallimard, 2006. 



24 
 

 
GLISSANT, Édouard & NOUDELMANN, François, L’Entretien du monde, Paris, PUV, 

2018. 
 
HEIDEGGER, Martin, De l’essence de la vérité, Paris, Gallimard, 2001, « la non-vérité 

en tant qu’errance », Questions I et II. 
 
KASSAB-CHARFI, Samia, « Les Indes métaphoriques », in KASSAB-CHARFI, S. 

– ZLITNI-FITOURI, S., CÉRY, L. (dir.), Actes de colloque (Carthage, 26-27-28 avril 
2005) : Autour d’Édouard Glissant : Lectures, épreuves, extensions d’une poétique 
de la Relation, Bordeaux, Presses Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 
2008, p. 49-57. 

 
MACÉ, Marielle, Le genre littéraire, Paris, GF Flammarion, 2004. 
 
MADOU, Jean-Pol, Édouard Glissant : De mémoire d’arbres, Amsterdam, Éditions 

Rodopi, 1996. 
 
MARCUSE, Herbert, L’ontologie de Hegel et la théorie de l’historicité, Paris, 

Gallimard, 1991. 
 
MÉNIL, Alain, Les voies de la créolisation : Essai sur Édouard Glissant, Paris, De 

L’Incidence Éditeur, 2011. 
 
RADFORD, Daniel, Édouard Glissant, Paris, Seghers, 1982. 
 
ZLITNI-FITOURI, Sonia, « De l’île de Glissant au désert de Boudjedra : intention et 

désir poétiques », in KASSAB-CHARFI, S., ZLITNI-FITOURI, S., CÉRY, L. (dir.), 
Actes de colloque (Carthage, 26-27-28 avril 2005) : Autour d’Édouard Glissant : 
Lectures, épreuves, extensions d’une poétique de la Relation, Bordeaux, Presses 
Universitaires de Bordeaux, coll. « Sémaphores », 2008, p. 191-201. 


