L’Entre-dey,

Numéro 12 (1) | décembre 2022

Métissages

La revendication de soi au-dela de la frontiere. L’analyse du
métissage linguistique dans Crépuscule du tourment de
Léonora Miano

Valdess MOMENE MBOM
Université de Lorraine
Laboratoire LIS (Littératures, imaginaire et sociétés)

Résumé

Les littératures africaines sont marquées par une présence du métissage linguistique
qui tient de la crise identitaire causée par I’acculturation coloniale, mais qui est aussi
la marque d’une quéte identitaire. Le plurilinguisme originel de cette littérature se
perpétue avec des auteurs comme Léonora Miano, qui en font un territoire de
reconstruction et de création de nouvelles identités, au-dela des barrieres
linguistiques. Un métissage linguistique de la singularité, qui en protégeant la langue
maternelle de 'oubli vise aussi a 'universel, transcendant les frontiéres culturelles
entre humains.

Abstract

African literatures are marked by the presence of linguistic crossbreeding, which is
related to the identity crisis resulting from colonial acculturation, but which is also a
sign of the quest for identity. Writers such as Leonora Miano carry on the tradition
of multilingualism of those literatures, by making their work a territory on which
identity can be reconstructed, or created anew, going beyond linguistic barriers. Such
linguistic crossbreeding protects the mother tongue from oblivion and thus claims
singularity, but it also aims at reaching a universal dimension, crossing the cultural
borders between humans.



Plan

Introduction

Exister au-dela des frontiéres

Affirmer son identité singuliére par la langue maternelle

Le Camfranglais comme expression du triomphe sur la domination
linguistique coloniale

Sortir du Cameroun pour marquer son appartenance a ’Afrique par le
plurilinguisme

Le métissage linguistique comme ’expression de son appartenance au
monde

Conclusion

Bibliographie



Introduction

Comme l'affirme I’héroine de Chahdortt Djavann dans Comment peut-on étre
francais?, « c’est dans la langue que tout s’enracine »!. Ainsi la langue va bien au-dela
de la communication. Loin d’étre une simple formulation des mots qui permettent
d’interagir avec notre semblable, elle constitue une part de nous-mémes, de notre
identité. Parfois, aucune autre langue que la nétre ne sait mieux exprimer ce que nous
ressentons, c’est ce qu’explique a propos de la langue francaise Léonora Miano avec
son personnage Amandla dans Crépuscule du tourment : « Nous ne pouvons avoir
certaines conversations dans cette langue. Une partie de nous est pour elle indicible.
Nous le sentons tous »2.De ce fait, étre dépossédé de sa langue, c’est perdre quelque
chose de soi. Parler de soi dans la langue de l'autre, c’est en quelque sorte s’effacer.
Naturellement, 'étre humain a peur de disparaitre ou bien de n’exister qu’en étant
lautre. C’est dans ce sillage que Maignan-Claverie affirme :

Le langage permet un retour du sujet sur lui-méme et engage son étre intime dans une affirmation
identitaire au risque précisément, dans le cas ou le locuteur ou I’écrivain use de la langue de
I’Autre, d’'une aliénation et d’une perte de sois3.

Alors il est tout a fait commun de rencontrer chez les peuples qui ont pour langue
maternelle la langue de 'autre un sentiment de perte d’identité. Pour les auteurs sur
qui pese ce malaise identitaire, on note deux attitudes : les uns font cohabiter la langue
maternelle et celle d'adoption ; les autres y ajoutent également d'autres langues avec
lesquelles ils n'ont aucun lien. Chez d’autres écrivains encore, tels que Léopold Sédar
Senghor, Calixte Béyala, Ahmadou Kourouma, Ousmane Sembeéne, Léonora Miano,
Chahdorrt Djavann, Assia Djebar, on retrouve, en plus de ces deux types de langes,
d’autres idiomes a I’état de traces. C’est a juste titre que Prieur et Pierrat affirment que
« I’écriture apparait alors comme un espace de tension et de rencontre entre des
langues différentes »4.Mais ce phénomeéne de métissage peut aussi se produire chez les
écrivains a « identité unique ». Ainsi, Michel Le Bris, dans son roman La Beauté du
monde, s'inspire de l'histoire de Martin et Osa Johnson, grandes stars américaines.

Quelle signification donner a l'univers littéraire plurilingue qui apparait dans
Crépuscule du tourment de la franco-camerounaise Léonora Miano ? Entre espoir,
identités troubles, quéte de soi, soif de liberté, Léonora Miano fait parler les femmes
pour redonner un sens a leur existence emprisonnée par des forces patriarcales et
coloniales, car il existe un lien étroit entre les identités colonisées et le métissage
linguistique.

Il s’agit en effet d’'un roman publié en 2016 dans lequel 'auteur attribue la parole a
quatre femmes qui s’adressent a un homme sous forme de lettres. Chaque lettre est un
lieu ou les destinatrices se racontent, expriment leur colére, leurs blessures, leurs
traumatismes, leurs peurs, dans un monde ou I'on ne vit pas, mais ou ’on survits. Par
ailleurs, les récits de ces femmes sont marqués par une forte présence de langues

1 Chahdortt DJAVANN, Comment peut- on étre francais ?, Paris, Flammarion, 2006, p. 285.

2 Léonora MIANO, Crépuscule du tourment, Paris, Grasset, 2016, p. 97.

3 Chantal MAIGNAN-CLAVERIE, Le métissage dans la littérature des Antilles francaises, Paris,
Karthala, 2005, 444 p.

4J-M PRIEUR et G. PIERRA, « Langues en contact, théorie du sujet et écriture », Traverses, série
langages et cultures, 1999, p. 28.

5 Léonora MIANO, Crépuscule du tourment, Paris, Grasset, 2016, p. 21.

3



multiples, a savoir le francais®, le douala’, le camfranglais8, le pidgin English, ’anglais,
le créole.

Exister au-dela des frontiéres

Lorsque I'on se tourne vers les pays qui ont été colonisés, « la langue d’écriture est
imposée par la société, par I’école, par les habitudes acquises depuis la colonisation »9,
comme le souligne le linguiste Musanji Ngalasso-Mwatha. De ce fait, s’exprimer ou
écrire dans la langue de 'autre, c’est d'une certaine maniere mettre en oubli sa propre
langue. Puisque avant d’écrire, il est habituel pour I’écrivain de conceptualiser ce qu’il
veut dire dans sa langue d’écriture. Cependant, dans cette utilisation de la langue de
lautre comme sa langue d’écriture, il y a deux figures d’écrivains qui reviennent : celui
qui écrit sur son territoire et celui qui écrit en dehors de son territoire.

Pour le premier, il est certes évident et normal qu’il soit quelquefois miné par ce
sentiment de perte de son identité. Mais il faut tout de méme dire que ce malaise reste
atténué par la possibilité qu’il a de s’identifier a la société dans laquelle il écrit. En effet,
il écrit dans une société qui lui appartient, parce qu’elle abrite non seulement sa langue
maternelle, mais aussi tout ce qui fait partie de la construction de son identité en tant
qu’individu appartenant a un groupe social. Par conséquent, en dehors de sa réalité
d’écrivain, il possede une réalité socio-culturelle. Et, par le biais de cette réalité, il a le
privilege de pouvoir s’identifier a ses codes.

En revanche, écrire dans la langue de l'autre en dehors de son territoire est une
expérience plus traumatique pour le sujet concerné, c’est « étre d’ici et de la-bas, n’étre
plus de la-bas sans étre d’ici, douter de son identité et voir ce doute renforcé dans le
regard et le jugement de 'autre »1°.Ainsi, le déracinement entraine une confusion et
une perte de reperes identitaires. Car aller vers I'autre suppose de prime abord aller
vers I'inconnu, vers le nouveau. Il faut dire que I’exilé se retrouve dans un monde ou
son identité n’est pas. Plus encore, il a le sentiment d’échapper a son identité d’origine,
mais en méme temps, il éprouve la difficulté a saisir la nouvelle identité qui s’offre en
terre d’accueil. De ce fait, ce déchirement identitaire et le sentiment de perte de soi sont
plus marqués chez I’écrivain en territoire d’adoption. La différence d'un individu ne se
ressent et ne s’exprime que par rapport a lautre qui, placé devant lui, différe
complétement de lui. C’est sans doute la raison pour laquelle les thématiques telles que
le choc culturel, la quéte identitaire ou encore le métissage linguistique s’épanouissent
plus facilement sous la plume des écrivains en exil.

Par conséquent, lorsqu’un individu se retrouve dans un territoire ou c’est la culture
de Tl'autre qui est dominante, la définition de soi devient quelque chose de
problématique. Ainsi, chez l'exilé, la confrontation avec son origine est toujours
accompagnée d'une douleur, d’'une nostalgie et, au-dela de tout, d’'une peur de la
disparition de soi-méme. D’ailleurs, comme le dit Shmuel Trigano dans Le Temps de

6 Langue d’écriture de 'auteure.

7 Langue maternelle de 'auteure parlée dans la partie littorale du Cameroun.

8 Langue véhiculaire a base anglophone. Celle employée dans le texte est celle du Cameroun.

9 Musanji NGALASSO-MWATHA, « Ecrire en langue seconde. Le discours des écrivains africains
francophones », Cahiers de l'Association internationale des études francaises, 2007, n°59, p. 119.

10 « 1985-2005 : vingt années d’écriture migrante au Québec. Les voies d’'une herméneutique », textes
rassemblés et présentés par Marc ARINO, et Marie-Lyne PICCIONE, Eidélon, n°80, Presses
universitaires de Bordeaux, décembre 2007, p. 3.

4



lexil, «toute existence repose en effet sur ce qui la précede »1*. Et I’héroine de
Chahdortt Djavann dans Comment peut-on étre francais? le dit avec plus de
véhémence : « Non, on n’échappe ni a son passé, ni a son histoire. Ils se réclament de
vous. Ils sont a vous et vous étes a eux »12. Cependant, sans le vouloir, au - dela des
frontieres, une nécessité de redéfinir sa propre identité va s’imposer. Les
problématiques cruciales sont donc les suivantes : comment faire pour se redéfinir ?
Comment faire pour éliminer la menace qui pése sur sa propre identité ?

Entre les mains du sujet en exil, la littérature devient le plus souvent un territoire
qui lui permet de reconstruire sa propre identité. Cela implique qu’au milieu d'une
culture qui menace la sienne de disparition, I’écriture devient un outil de revendication
et d’affirmation de sa propre culture.

Lorsque I'on parle de culture, la langue est un élément fondamental de I'identité d'un
individu. D’ailleurs, comme I’affirme Mwatha-Musanji, « la langue est le fondement de
la culture et le meilleur mode d’expression de la pensée »13.

Il existe un lien étroit entre les émotions de l'individu et sa langue maternelle, qui
permet d'exprimer plus de sensibilité, de familiarité et de le faire avec plus de fluidité
et de spontanéité. L’écrivain béninois Olympe Bhély-Quenum exprime ainsi ce rapport
a la langue :

En écrivant, il y a souvent un blocage : il m’arrive de ne pas pouvoir écrire une phrase en francais.
Je suis obligé de I'écrire en Fon ou en Yoruba en deux ou trois lignes, et plus tard, je développe et
je traduis... Cest incroyable : il m’arrive brusquement, en parlant en francais, qu'un mot
m’échappe en Fon4.

Ainsi, 'on peut oser dire que notre langue nous connait et que nous la connaissons.
En elle, on se retrouve. Par conséquent, si elle vient a disparaitre, nous aussi nous
disparaissons avec elle. Lorsqu’il se tourne vers Crépuscule du tourment de Léonora
Miano, au milieu de toute cette foule de mots francais, le lecteur constate qu’il y a des
mots intégrés dans le texte qui viennent d’'une autre langue. Certains de ces mots
marquent les origines de I’écrivaine, parce qu’ils sont écrits dans sa langue maternelle.
Il est bon de préciser qu’il y a une double affirmation de soi qui apparait dans le texte
de Miano par le biais de la langue. Premiérement I’affirmation de son identité en tant
que Camerounaise, et la seconde qui est en rapport avec son appartenance plus globale
a Afrique.

Affirmer son identité singulieére par la langue maternelle

Bien que Léonora Miano ait acquis la nationalité francaise, ’écriture est pour elle
un espace qui lui permet de marquer son appartenance au Cameroun, sa mere patrie.
Contrairement a ce que 'on pourrait croire, le déracinement ne crée pas une séparation
entre l'exilé et son identité. L’exil vient au contraire révéler toute la valeur de son
identité. Il existe donc une double dimension dans la notion de déracinement :
I’éloignement provoqué par la rupture avec le territoire d’origine, mais aussi,

11 Shmuel TRIGANO, Le temps de l'exil, Paris, Manuels Payot, 2001, p. 14.

12 Chahdortt DJAVANN, Comment peut- on étre francais ?, Paris, Flammarion, 2006, p. 285.

13 Musanji NGALASSO-MWATHA, « Ecrire en langue seconde. Le discours des écrivains africains
francophones », Cahiers de l'Association internationale des études frangaises, 2007, n°59, p. 116.

14 Olympe BEHLI-QUENUM, « Ecriture noire en question (débat) », Notre librairie. Revue du livre :
Afrique, Caraibes, Océan indien, n°65 : 14, Paris, Clef, 1982, p. 14.

5



paradoxalement, un fort rapprochement avec ce qui est laissé derriére soi. D’ailleurs
comme le souligne Mwatha-Musanyji :

Il est intéressant de constater que la plupart des ceuvres d’auteurs africains exilés demeurent
enracinées en terre africaine ou elles puisent thématiques, personnages et cadres de 'action?s.

Ceci se justifie par le fait qu’en exil, 'absence de soi, de ses reperes identitaires,
rapprochent I'exilé de lui-méme. D’ot le constat que, chez les auteurs francophones, la
langue maternelle se glisse dans la langue de I'autre pendant I'acte d’écriture. C’est le
cas avec Léonora Miano.

La lecture de Crépuscule du tourment révele quelques mots écrits dans sa langue
maternelle. L’on retrouve des termes tels que « Janea » (chef, en francais), « Monen »
(salutation du matin), «sita » (sceur), « Anti» (tante), « carabote » (maison en
planches). Ces mots en Douala, la langue maternelle de 1'auteure, parlée dans la partie
littorale du Cameroun, sont les plus simples, ceux que sa communauté utilise au
quotidien. Ils peuvent établir les liens a la famille, a la terre, au lieu ou l'on vit... Ce
recours a la langue maternelle peut s’interpréter de deux maniéres. Premiérement, il
touche a une dimension plus intime, et peut traduire le désir d’exister par I'écriture.
Ecrire son identité comme un moyen de maintenir un rapport avec sa conscience
culturelle. Ne pas se perdre soi-méme au milieu d’'une autre culture. Garder bien
vivante la mémoire de ce que I'on est, d’ou 'on vient. Tout faire pour y rester enraciné,
car « les grands arbres enfoncent d’abord profondément leurs racines au sol avant de
s’élever majestueusement au ciel¢ ». Pour s’ouvrir a d’autres cultures, il faut d’abord
étre enraciné dans sa propre culture. Cet ancrage constitue un fondement sur lequel
d’autres cultures pourraient s’asseoir afin d’enrichir notre propre identité. Sans ce
premier fondement, toute autre construction identitaire resterait vulnérable et
vacillante, car on ne peut pas accueillir I'identité de I'autre dans la disparition de soi-
méme. Par conséquent, écrire quelques mots dans sa langue maternelle permet a
Pauteure de rester ancrée dans ses origines.

Par ailleurs, au-dela de ce rapport a soi-méme, il y a une dimension plus globale qui
implique le rapport avec sa communauté, car écrire quelques mots en sa langue
maternelle permet au lecteur national de se retrouver dans 'univers que décrit la
romanciére. Cette forme de lecture est d'une forte résonance chez le lecteur qui
s’identifie a cette langue maternelle, il se produit une sorte de retrouvaille textuelle
entre lui et son identité singuliére, ce qui renforce le sentiment d’appartenance
culturelle. Mais il y a par-dessus tout un sentiment de fierté qui nait de cette écriture
qui marque sa présence au monde. « Revenir a la langue maternelle, c’est lui donner
un territoire, un public, une légitimité politique »'7. C’est la raison pour laquelle il y a
une autre dimension qui doit étre prise en compte dans cette analyse. Il s’agit de la
dimension internationale du métissage linguistique. En effet, la présence de la langue
maternelle de 'auteure permet de faire exister son peuple et sa langue a 1’échelle
internationale. C’est, comme le dit Nathan Germain, « une prise de conscience d’'un

15 Musanji NGALASSO-MWATHA, L'exil dans la littérature africaine écrite en francais, Ecritures de
lexil Pessac, Presses Universitaires de Bordeaux, 2009, p- 7- DOI :
https://doi.org/10.4000/books.pub.39997.

16 Were Were LIKING, L'amour-cent-vies, Paris, Publisud, 1988, p. 59.

17 Martine PAULIN, « Langue maternelle et langue d’écriture », Hommes & migrations, n°1288, 2010,
p. 121.

6


https://doi.org/10.4000/books.pub.39997

espace particulier et une ouverture plus générale au monde »8. On comprend pourquoi
la vulgarisation linguistique ici se fait dans une simplicité au niveau des emprunts
comme nous avons pu le voir précédemment. Un lecteur qui ne possede pas de lien
avec sa langue maternelle peut facilement se familiariser avec les mots qu’utilise
Léonora Miano, d’autant plus qu’il s’agit des expressions basiques de sa langue.
Derriére I'idée de la revendication de soi par la langue, elle est aussi consciente qu’il y
a une transmission qui se fait dans la simplicité. Il est bon de préciser qu’elle n’extrait
de sa langue maternelle que les mots, pas les expressions, ce qui facilite encore la
transmission.

Le texte de Léonora Miano compte au total cinqg mots écrits dans sa langue
maternelle. Il s’agit en effet pour 'auteure de laisser une trace subtile et indélébile de
sa langue, une trace dont la seule perception permettra de rappeler la mémoire
collective du peuple auquel elle appartient. L’autorité que posséde la langue francaise
a I’échelle internationale permet ainsi a la romanciere 1’expression de son identité
singuliere. Par conséquent, la romanciere franco-camerounaise se penche sur
« I’écriture qui permet de mélanger une langue mondiale (le francais) avec la langue
locale pour produire une réaffirmation du lieu local et une ouverture au syncrétisme
culturel »19.

Il importe de noter que les personnages féminins de Léonora Miano sont pris au
piége de leur féminité dans un contexte de domination masculine au Cameroun, ou
Paction se déroule. Ainsi, comme I’affirme la premiere voix féminine qui ouvre le
roman : « Sous ces latitudes ou le ciel n’est ni un abri ni un recours, étre femme, c’est
mettre a mort son cceur. Si 'on ne parvient pas, il faut au moins le museler. Qu’il se
taise »20. Ces phrases mettent en exergue les libertés absentes de la femme noire dans
une société patriarcale, ses frustrations internes emprisonnées par une contrainte au
mutisme. Cette vie de douleurs donne naissance a une poétique de la révolte sous la
plume de Miano. Car la lecture montre aussi que ses personnages se battent pour
exister non pas en tant que femmes mais en tant qu’étres humains libres. Il n'est pas
question de nous intéresser a ces aspects de la condition afro-féminine ; toutefois a
cette condition afro-féminine s'ajoute celle de 1'identité colonisée. Au-dela de la fiction,
il faut dire que I’écrivaine africaine se cherche pas seulement en tant que femme, mais
aussi en tant qu’Africaine. On comprend pourquoi la deuxiéme voix féminine de Miano
qui ouvre la partie deux de son roman affirme :

Je n’étais qu'une enfant lorsque ma mere m’apprit a récuser les appellations par lesquelles notre
identité fut bafouée. Ces mots a travers lesquels on s’employa a nier notre humanité. Je sus tres
tot que la terre ou 'espéce humaine vit le jour s’appelait Kemet. Que nous étions des Kémites. Pas
des Noirs. La race noire n’avait été inventée que pour nous bouter du genre humain=t.

Au ceeur de tous ces arrachements se trouvent aussi des pertes linguistiques. C'est
la raison pour laquelle, loin d’étre une esthétique littéraire, le métissage linguistique
est avant tout une écriture de la quéte identitaire. Quoi que I'on dise, c’est une douleur
d’étre un reflet de I'identité de ’autre. Et la colonisation a engendré d’énormes pertes
culturelles, de telle sorte qu’aujourd’hui I'on peut observer une grande distance entre

18 Nathan GERMAIN, « Une poétique des espaces : lecture éco-critique des géographies et langages
hybrides dans Verre Cassé », Alternative francophone, vol. 2, 4, 2019, p. 61.

19 Nathan GERMAIN, « Une poétique des espaces : lecture éco-critique des géographies et langages
hybrides dans Verre Cassé », Alternative francophone, vol. 2, 4, 2019, p. 67.

20 Léonora MIANO, Crépuscule du tourment, Paris, Grasset, 2016, p. 10.

21 [bid., p. 84-85.



I’Africain et sa langue maternelle. Nombreux sont les Africains qui sont incapables de
s’exprimer dans leur langue maternelle, ce qui engendre une réelle souffrance : cela
justifie les thématiques de prédilection des études postcoloniales relatives a la
réécriture de l'histoire, au métissage linguistique... Il s’agit de se trouver soi en tant
qu’Africain, étre original et non une copie de I'identité de l'autre. D’ou I'idée de se
réinventer a partir de la langue de l'autre dans l'optique de pouvoir s’identifier soi-
méme. C’est dans ce sillage que Léonora Miano affirme :

Dans ces territoires lointains, il (le francais) a parfois un rythme, une couleur et une saveur
particuliers. Puisqu'on ne pouvait plus faire autrement que le parler, il fallait pouvoir se
I'approprier, y transvaser son esprit et sa culture, afin de pouvoir s'y reconnaitre22.

Le Camfranglais comme expression du triomphe sur la
domination linguistique coloniale

Comment expliquer que les cultures francaise, québécoise, belge, suisse, voire africaine et
maghrébine (a une certaine époque) ne soient pas identiques malgré I’emploi d'une méme langue
? Comment expliquer également que les cultures brésilienne et portugaise d’une part, latino-
américaine et espagnole d’autre part, soient différentes ?23

Les langues exportées rencontrent avant tout une identité particuliere, avec sa
maniere propre de s’exprimer, son imaginaire, et sa fagcon d’exister, qui releve parfois
de I'insaisissable. Car il est impossible de la transposer dans la langue écrite. La fagon
de se dire au monde revét le plus souvent une dimension culturelle. Elle integre la
mélodie qui accompagne le discours, la gestuelle... Des éléments qui ne peuvent étre
décryptés que dans la langue oralisée. Ainsi, le camfranglais est un bel exemple qui
exprime la maniére dont un peuple peut se réapproprier des langues qui, au départ,
étaient pour lui de I'ordre de I'inconnu. En effet, le Cameroun est un pays bilingue ou
l'on parle le francais et ’anglais. Ainsi, le camfranglais est un argot camerounais né
dans les années 1970 de 'association du francais et de 'anglais. Il s’agit d’'une langue
qui reflete le mode de vie des Camerounais et épouse leur quotidien. Cette
appropriation linguistique vient de la complicité présente entre les peuples qui
utilisent ces langues, dans lesquelles ils transposent leur propre imagination, leur
propre réalité et leur propre culture. Ainsi le francais tel que parlé par les Camerounais
aujourd’hui n’est plus le frangais des Francais. De méme que I’anglais tel que parlé par
les Camerounais aujourd’hui n’est plus 'anglais des Anglais. D’ailleurs la langue dans
son essence est évolutive et dynamique. Elle se modifie en fonction des cultures qu’elle
cotoie.

Dans Crépuscule du tourment, on rencontre les mots tels que « Akata », « Jump »,
« Kick », « Lofombo », qui sont écrits en camfranglais. Il s’agit d'une langue de
cohésion sociale qui permet aux Camerounais d’exprimer leur camerounité. Alors, en
se réappropriant cette langue par I’écriture, Miano communique et propage les
particularités linguistiques propres aux Camerounais. Mais, plus encore, elle brise les
images du francais et de ’anglais qui sont présentées comme des langues coloniales,
c’est-a-dire des langues qui n’appartiennent pas aux Africains et font de ces derniers

22 Léonora MIANO, «Le francais pousse a l'ombre des baobabs », Libération, 2006,
https://www.liberation.fr/france/2006/03/16/leonora-miano-le-francais-pousse-a-l-ombre-des-

baobabs-_32953/.
23 Patrick. CHARAUDEAU, « Langue, discours et identité culturelle », Ela. Etudes de linguistique
appliquée, vol. 123-124, no. 3-4, 2001, p. 343.

8


https://www.liberation.fr/france/2006/03/16/leonora-miano-le-francais-pousse-a-l-ombre-des-baobabs-_32953/
https://www.liberation.fr/france/2006/03/16/leonora-miano-le-francais-pousse-a-l-ombre-des-baobabs-_32953/

des éternels déculturés qui s’expriment dans la langue de l'autre. A partir du moment
ou il y a réappropriation linguistique, il y a également réinvention. Qui parle d’une
langue réinventée parle d’'une langue qui se crée a partir d’'une ou plusieurs autres
langues. Le camfranglais peut étre considéré comme le triomphe des Camerounais sur
la domination linguistique coloniale, comme le serait le créole, selon Jean Benoist :

Il fallait naitre, comme culture et comme société. Naitre contre vents et marées, a la fagon d’'un
enfant non souhaité [...] La naissance du créole a été celle d’identités a la fois fortes et
apparemment éclatées, car elles sont capables de se glisser sous le multiple pour en faire I'un, qu’il
s’agisse des langues, des religions »24.

Par conséquent, il s’agit de renaitre par soi et pour soi-méme : une identité qui est
affranchie de la domination culturelle de I'autre, et qui revit a partir de sa singularité.
D’ailleurs Alain Mabanckou considere le métissage linguistique comme un « refus de
domination, désir de créer une langue de 'ruse’, celle que le maitre ne saisirait pas, celle
qui permettrait de reconquérir un jour sa liberté »25.

Sortir du Cameroun pour marquer son appartenance a
PAfrique par le plurilinguisme

Le métissage linguistique est également un moyen qui permet a lauteure de
marquer ses origines au-dela du Cameroun pour s’identifier a toute ' Afrique. L'histoire
de ’Afrique est une histoire de partage, car les peuples qui habitent le continent ont en
commun le méme passé colonial. Ils ont vécu les mémes arrachements, les mémes
pertes, qu’ils soient d’ordre économique ou culturel. Tous les pays qui construisent
PAfrique subsaharienne ont pour langue nationale au moins une langue venue
d’ailleurs : le francais, 'anglais, le portugais... De ce fait, ces peuples ont aussi besoin
de se réunir autour dune langue afin de construire une identité commune a toute
I'Afrique. Cest la raison pour laquelle 'auteure integre dans cet univers de rencontre
linguistique un mot en swahili. Il s’agit du terme « Umoja », qui signifie unité. En effet
le swahili est une langue véhiculaire utilisée dans une grande partie de I'Afrique
subsaharienne, reliant la majorité des peuples africains. L'usage de cette expression
permet a 'auteure de s’identifier a I’Afrique. Elle emprunte également les mots qui
incarnent la tradition africaine, plus précisément ceux des Afro-américains tels que
« kwanzaa », du nom dune féte des Afro-américains qui se déroule pendant la
semaine du 26 décembre au 1¢ janvier ; « nguzo saba », qui sont les sept principes de
la « kwanzaa ». L’insertion de ces mots dans son texte est un moyen pour Léonora
Miano de faire connaitre une tradition africaine. Un lecteur averti sera slirement
amené a rechercher la signification de ces mots, ce qui constitue d’'une certaine maniere
Iintention de Léonora Miano : laisser une trace de la culture africaine pour la
conserver. Toutefois, méme si 'auteure n’est pas une Afro-américaine, elle s’identifie
a ces Africains qui ont été déportés de ’Afrique pour étre des esclaves en Amérique.
D'ailleurs, le personnage qui emploie ces mots nourrit I'ambition d'enseigner la culture
africaine aux enfants qu'elle réunit dans son « école de Heru », car elle pense que la
culture africaine est en train de disparaitre progressivement. Les enfants qui naissent
dans les sociétés africaines post-coloniales ont de la difficulté a s’exprimer dans leur

24 Jean BENOIST, « Les mondes créoles comme paradigme de la mondialisation ? », dans Selim
ABOU (dir), Universalisation et différenciation des univers culturels, Beyrouth, AUF/Université Saint
Joseph, p. 99-100.

25 Alain MABANCKOU, Le monde est mon langage, Paris, Grasset, p. 58.

9



langue maternelle. Ils trouvent en effet 'héritage culturel laissé par le colonisateur, un
héritage culturel qui tend a écraser leur propre culture. Ainsi, le choix des enfants ici
n’est pas fortuit. Inculquer la culture a la jeunesse, c’est en quelque sorte une maniere
de la perpétuer. D’ailleurs Léonora Miano affirme au travers de son personnage : « Je
travaille désormais pour restituer a I’humanité sa part manquante. La présence
kémite »26. En effet, le kémitisme est un mouvement identitaire panafricain. Une
forme de réappropriation et de revendication de ses origines, un retour aux sources.
De ce fait, au-dela des frontieres, 'ccuvre de Miano apparait comme un hymne de
réappropriation, d’affirmation et de valorisation de son identité.

Le métissage linguistique qui se lit dans Crépuscule du tourment de Léonora Miano
n’est donc pas un hasard. En impliquant dans son texte écrit en francais sa langue
maternelle, le swahili et les mots qui expriment une tradition africaine, c’est elle et sa
communauté qu’elle implique, elle laisse des traces. La littérature donne la possibilité
de faire exister sa langue au fil des ans. C’est un moyen puissant qui permet d’empécher
Poubli de soi et de graver sa culture dans les mémoires. C’est dans ce sillage que
Ngalasso-Mwatha affirme encore :

Ecrire c’est fixer la parole par une trace visible sur un support matériel en vue de la conserver, de
la faire durer, de la transmettre dans les générations futures. L’écriture introduit un mode de
communication totalement différent de ce qui régit la parole quotidienne : alors que la langue
orale se déroule dans le temps ot elle se dilue instantanément, la langue écrite se cristallise dans
I’espace qui la conserve presque indéfiniment27.

Le métissage linguistique comme DPexpression de son
appartenance au monde

Par ailleurs, 1'auteure a une autre revendication : elle veut s'affirmer en tant que
citoyenne du monde. De prime abord, il est important de souligner que la langue n’est
pas seulement un facteur d’unité et d’harmonie entre les membres d'un groupe social.
Elle est aussi un facteur d’isolement et érige des barriéeres entre les différents peuples
qui habitent le monde. L’'incompréhension, I'inconnu se manifestent au travers de la
culture. Aller vers I'autre implique de pouvoir communiquer avec lui. Un individu qui
n’est pas d'une méme culture que l'autre est considéré par ce dernier comme un
étranger. Ainsi la culture, aussi belle soit-elle, peut finalement constituer une source
de rejet, de cl6ture sur soi, et de non-acceptation de l'altérité.

Une question demeure dans ce monde ou la notion de I'identité semble étre une
problématique qui agite de plus en plus les réflexions littéraires. Elle est celle de savoir
comment vivre au-dela des cultures. Dans « L’emploi de langues étrangéres comme
procédé stylistique », W. Theodor Ellwert W. disait que « dans toute production
littéraire, il est naturel que l'ceuvre soit écrite en une seule langue, d'un bout a
Pautre »28, présentant ainsi la langue d’écriture comme quelque chose de fermé qui ne
devrait laisser passer aucun élément de différence. En revanche, 'univers plurilingue
que construit Léonora Miano est une réponse a ces identités qui se veulent uniques et
homogenes. Elle rejoint ainsi la pensée de Lyonel Trouillot lorsqu’il déclare :

26 L.éonora MIANO, Crépuscule du tourment, Paris, Grasset, 2016, p. 123.

27 Musanji NGALASSO-MWATHA, « Ecrire en langue seconde. Le discours des écrivains africains
francophones », Cahiers de l'Association internationale des études frangaises, n°59, 2007, p. 109.

28 W, Theodor ELWERT, « L’emploi de langues étrangeres comme procédé stylistique », Revue de
littérature comparée, 34, 1960, p. 409.

10



Je crois en la possibilité d'une écriture-monde en francais. Une écriture monde qui prendra la
forme de littératures-mondes. Le pluriel me semble essentiel [...] II faut des littératures en
francais exprimant les réalités du monde. Dans le dialogue avec I'idéal, T’histoire, le doute,
I'exaltation et la dérision, la lucidité et la folie, la pensée et la forme29.

Par conséquent, ce qui anime les auteurs francophones, c’est un élan d’ouverture a
lautre. D’ailleurs, lorsqu’on a été colonisé, on a perdu le sens d'une identité dite
homogene. On est conscient que son identité est marquée par 'autre. On ne cherche
pas a s’en défaire ; on cherche plutot a se réinventer, a unir ces différentes identités qui
nous habitent pour en créer une nouvelle, plus insolite, a cause des éléments
hétéroclites qui la constitueront. Par le biais de la langue, Miano crée un chemin de
rencontre. Elle ouvre les frontiéres et permet a 'autre de venir a elle. En plus des
langues précédemment citées, I’on rencontre aussi ’'anglais et le créole dans le texte de
Miano. Cette navigation entre plusieurs langues témoigne également de l'identité
éclatée de I'auteure. Dans ce siecle ou il est évident que le monde se caractérise par le
cosmopolitisme, on comprendra Déloge qu’Alain Mabanckou fait du
multiculturalisme : « le défi consiste a rapporter de nos différentes » appartenances »
ce qui pourrait édifier positivement un destin commun et assumé »3°.

Conclusion

Le métissage linguistique est un lieu de rencontre. Une rencontre d’abord avec soi
et son identité. Il importe pour les auteurs qui utilisent la langue de I'autre comme
langue d’écriture de ne pas se laisser completement posséder par elle. Il y a toujours
une partie de soi qui doit étre conservée. Car avant toute rencontre, c’est elle qui était.
Et elle reste la base de notre identité. L'initiative de Miano montre que la rencontre
avec I’autre ne doit en aucun cas effacer I'identité premiére. Au contraire, elle doit venir
la fortifier, U'enrichir et la nourrir. Une seconde rencontre est celle du lecteur qui
s’identifie a la langue maternelle de auteur. Une telle rencontre vient renforcer son
sentiment d’appartenance a sa premiere identité. Mais au-dela de ces rencontres, le
métissage linguistique présent dans le texte de Miano est un appel a 'universalité des
langues, cette possibilité d’aller au-dela de sa culture pour pouvoir laisser une place a
l’autre dans son univers. Il s’agit d'une connexion qui brise les hostilités linguistiques.

29 Lyonel TROUILLOT, « Langues, voyages et archipels », Paris, Gallimard, 2007, p. 201.
30 Alain MABANCKOU, Le monde est mon langage, Paris, Grasset, 2016, p. 12.

11



Bibliographie

ARINO, Marc et PICCIONE, Marie-Lyne, « 1985-2005: vingt années d’écriture
migrante au Québec. Les voies d’'une herméneutique », Eidolon, n°80, Presses
universitaires de Bordeaux, décembre 2007.

BEHLI-QUENUM, Olympe, « Ecriture noire en question (débat) », Notre librairie.
Revue du livre : Afrique, Caraibes, Océan indien, n°65 : 14, Paris, Clef, 1982.

BENOIST, Jean, « Les mondes créoles comme paradigme de la mondialisation ? »,
dans Selim ABOU (dir), Universalisation et différenciation des univers culturels,
Beyrouth, AUF/Université Saint Joseph, p. 99-100.

CHAHDORTT Djavann, Comment peut-on étre francais ?, Paris, Flammarion, 2006.

CHARAUDEAU, Patrick, « Langue, discours et identité culturelle », Ela. Etudes de
linguistique appliquée, vol. 123-124, n°3-4, 2001.

ELWERT, W. Theodor, « L’emploi de langues étrangeres comme procédé stylistique »,
Revue de littérature comparée, 34, 1960.

GERMAIN, Nathan, « Une poétique des espaces : lecture éco-critique des géographies
et langages hybrides dans Verre Cassé », Alternative francophone, vol. 2, 4, 2019.

LIKING, Were Were, L'amour-cent-vies, Paris, Publisud, 1988.
MABANCKOU, Alain, Le monde est mon langage, Paris, Grasset, 2016.

MAIGNAN-CLAVERIE, Chantal, Le métissage dans la littérature des Antilles
francaises, Paris, Karthala, 2005.

MARAN, René, Batouala, Paris, Albin Michel, 1921.
MIANO, Léonora, « Le francais pousse a I'ombre des baobabs », Libération, 2006,

https://www.liberation.fr/france/2006/03/16/leonora-miano-le-francais-pousse-
a-l-ombre-des-baobabs- 32953/.

— Crépuscule du tourment, Paris, Grasset, 2016.

NGALASSO-MWATHA, Musanji, « Ecrire en langue seconde. Le discours des écrivains
africains francophones », Cahiers de ['Association internationale des études
francaises, n° 59, 2007.

PAULIN, Martine, « Langue maternelle et langue d’écriture », Hommes & migrations,
n° 1288, 2010.

PRIEUR, J.-M. et PIERRA, G, « Langues en contact, théorie du sujet et écriture »,
Traverses, série langages et cultures, 1999, p 28.

TRIGANO, Shmuel, Le temps de lexil, Paris, Manuels Payot, 2001.

12


https://www.liberation.fr/france/2006/03/16/leonora-miano-le-francais-pousse-a-l-ombre-des-baobabs-_32953/
https://www.liberation.fr/france/2006/03/16/leonora-miano-le-francais-pousse-a-l-ombre-des-baobabs-_32953/

TROUILLOT, Lyonel, « Langues, voyages et archipels », in Michel LE BRIS et Jean
ROUAUD (dir.), Pour une littérature monde, Paris, Gallimard, 2007, p. 197-204.

13



