I ’Entre-dey;,-

Numéro 12 (2) | décembre 2022

Sensibilités végétales : par-dela art et nature

Devenir fleur, plante ou arbre : sensibles métamorphoses

Claudine NEDELEC
Université d’Artois, Textes et Cultures (UR 4028)

Résumé

Depuis ’Antiquité, et les mythes de métamorphose racontés par Ovide, un lien tres
fort lie 'amoureux/I’amoureuse au végétal, lien que la poésie galante du XVIIe siecle a
particulierement chanté. La métamorphose en végétal y revét plusieurs fonctions
symboliques : mémoriser et éterniser le deuil amoureux ; évoquer les passions a
I'ceuvre dans les étreintes interdites ; pérenniser les amours réciproques ; réver que
les végétaux sont des étres sensibles, voire sexués. Le XVIIe siecle fut peut-étre plus
sensible aux charmes (au sens propre) du végétal qu’on ne le dit généralement.

Abstract

From antiquity onward, with Ovid’s collection of metamorphosis myths, a strong
link ties young lovers to the plant kingdom, which the gallant poetry of the
17th century particularly exalted. Metamorphosing into a plant takes on several
symbolic functions: memorialising and eternalising the lovers’ loss, suggesting the
passions at work in forbidden embraces, sustaining reciprocal love, but also musing
about plants being sentient, and perhaps sexual, beings. The 17th may have been
more attuned to the plant kingdom’s charms (in a literal sense) than is generally
acknowledged.



Plan

Eterniser le deuil amoureux
Etreintes interdites, émotions vivaces
Pérenniser les amours réciproques

Sensibilités et sexualités végétales



« Voici des fruits, des fleurs, des feuilles et des branches
Et puis voici mon cceur qui ne bat que pour vous. »
Verlaine, « Green », Romances sans parole (1874)

Le cceur peut ainsi figurer dans un bouquet végétal, comme une fleur parmi
d’autres que la belle peut déchirer de ses « deux mains blanches » — sans doute parce
quil y a, dans la culture européenne, un trés ancien lien entre
Iamoureux/I’amoureuse et le végétal, par le biais de la fréquente métamorphose de
I'un/I'une en Tlautre dans la fable antique, essentiellement héritée des
Métamorphoses d’Ovide. Chez les poétes et les artistes du XVIIe siecle, on s’éloigne de
I'interprétation allégorico-morale antérieure pour des imitations et représentations
marquées par la promotion de nouvelles valeurs esthétiques, la fascination baroque
pour la transgression des frontiéres ontologiques et pour la tension entre identité et
altérité, et des valeurs émotionnelles du pathétique amoureux. Les métamorphoses
végétales sont moins nombreuses chez Ovide que les métamorphoses animales, mais
certaines, telle la métamorphose de Daphné, connurent alors un extraordinaire
prestige chez les artistes!.

Fig. 1 Daphné changée en laurier, Francois Chauveau [1667] © BnF

J’aimerais, non pas revenir sur la dimension philosophique étudiée notamment
par D. Brancher2?, ni m’attarder sur les ricanements sceptiques de Charles Sorel dans

1 On peut citer (entre bien d’autres) LE BERNIN, Nicolas POUSSIN, Pierre Paul RUBENS, Charles LE
BRUN...

2 Dominique BRANCHER, Quand lesprit vient aux plantes. Botanique sensible et subuversion
libertine, Genéve, Droz, 2015.



Le Berger extravagant (1628 et 1633-1634)3, mais étudier comment la dimension
galante des métamorphoses poétiques «a lantique », sous ses dehors de
ressassement du modeéle ovidien, dit tout de méme quelque chose a la fois de la facon
d’appréhender le rapport au végétal, et de la facon de dire, par le transfert au végétal,
ce qu’il est difficile de dire ouvertement de 'amour et de la passion en leur dimension
« sensible », c’est-a-dire physique, grace a une « botanique licencieuse »4 qui
s’oppose a un discours scientifique tendant a déclarer « la nature trés-chaste en ses
alliances »5: selon G. Mathieu-Castellani, « le mythe offre surtout au poete [du
XVIIe siécle] diverses images suggestives d’Eros tel qu’il le désire : en quelque sorte,
la fable n’explique plus, elle explicite »6. Prenons pour guide Tristan L’Hermite,
proposant a son amante (cruelle !) de le suivre « En un parc qu’ici prés depuis peu [il
a] fait clore », pour y voir

Mille Amants transformés, qui des lois de I’Amour,
Sont passés sous celles de Flore [...].

Vous y verriez Clytie, aux sentiments jaloux

Qui n’a pu jusqu’ici guérir de la jaunisse ; [...]

Vous y verriez encore Adonis et Narcisse,
Dont I'un fut aimé de Cypris,

L’autre fut de son ombre aveuglément épris.”

Eterniser le deuil amoureux

Le plus souvent, c’est la trace des deuils pathétiques qui ont donné lieu a leur
naissance que portent les végétaux. Les Héliades, pleurant leur frere Phaéton,
deviennent des arbres qui pleurent des larmes d’ambre8. Myrrha et Clytie continuent
a souffrir au-dela de leur métamorphose, souffrance que manifeste leur nature méme
de végétal. Clytie, criminelle par amour pour le Soleil, est métamorphosée en
héliotroped : « bien qu’elle tienne a la terre, et qu’elle y soit attachée par les liens de
ses racines, elle se tourne toujours du c6té ou est le Soleil et Clytie dans ce
changement conserve encore son amour » (IV, p. 165). Quant a I'incestueuse Myrrha,
« bien qu’avec sa forme elle ait perdu le sentiment, elle ne laisse pas de pleurer »,
pleurs qui deviennent « une espéce de gomme, qui porte encore le nom de Myrrhe »
(X, p. 466). Ce deuil est voué a une forme d’éternité, puisque, sur la demande de

3 Voir Anne SPICA, « Charles Sorel et la métamorphose. Définir le roman moderne », Poétique, n° 164,
nov. 2010, p. 433-446.

4 D. BRANCHER, Quand lesprit vient aux plantes, op. cit., p. 13. Voir aussi le chapitre V, « Phyto-
érotisme : le régne de 'analogie » (p. 217 sq.).

5 Robert ARNAULD d’ANDILLY (La Maniére de cultiver les arbres fruitiers, 1653), cité par
D. BRANCHER, « Métempsychoses, métensomatoses et métaphorimoses végétales (XVIe-XVIIe
siécles). Une mise en crise catégorielle ? » (Pdf en ligne), p. 243-263 (p. 256-257). Selon lui, « jusqu’a
la fin du XVIIe siecle, 'orthodoxie savante a pris constamment la peine de réfuter I'idée d’une sexualité
végétale » (ibid., p. 262) ; voir aussi Quand lesprit vient aux plantes, op. cit., p. 163.

6 Gisele MATHIEU-CASTELLANI, Narcisse ou le sang des fleurs. Les mythes de la métamorphose
végétale, Genéve, Droz, 2012, p. 105.

7 Tristan LHERMITE, Plaintes d’Acante et autres ceuvres du sieur de Tristan, Anvers, H. Aertssens,
1633, p. 9. Le texte des citations est actualisé.

8 OVIDE, Les Métamorphoses d’'Ovide traduites en francais par P. du RYER, avec des explications de
toutes les fables, Paris, A. de Sommaville, 1655 (ouvrage de référence), II, p. 74. J’ai choisi cette
traduction, non qu’elle soit tres élégante, mais elle est d’époque.

9 Parfois en souci, ou en tournesol : toutes fleurs qui se modifient suivant ’ensoleillement.



Myrrha, sa métamorphose doit la séparer a la fois des vivants et des morts (X,
p. 465).

Symboles de deuil, les végétaux sont aussi en effet symboles d’'une forme
d’'immortalité. Apres la mort accidentelle de Hyacinthe, Apollon « écrivit ses regrets
sur les feuilles [de la jacinthe], et I'on y voit écrit Ai Ai, qui est la voix la plus ordinaire
de 'affliction et de la douleur » (X, p. 449). Cyparissus demande en faveur de devenir
le symbole d’un deuil éternel, pour avoir tué un cerf qu’il avait apprivoisé : c’est ainsi
que nait le cypres, plante qui verse des larmes, plante témoin de tous les deuils (X,
P- 445-446). Méme si la fleur que devient Adonis est une fleur fragile, elle va pouvoir,
tous les ans, permettre une représentation renouvelée de 'amant de Vénus, et donc
de son deuil devant sa beauté fauchée par la mort (X, p. 479-480)z°.

Dans la tragédie qu’il tire du mythe de Pyrame et Thisbé, Théophile de Viau
n’oublie pas la métamorphose du miirier a la mort de Pyrame, ainsi décrite par
Ovide : « Le fruit de cet arbre qui était blanc auparavant, en devint d'un rouge
noiratre ; car sa racine qui fut arrosée de ce sang, en fit monter la couleur jusque dans
les mires qu’il portait » (IV, p. 157). Chez Théophile, lorsque Pyrame croit Thisbé
morte, dévorée par une lionne, il a 'impression que la nature a changé : « [...] je crois
que Vénus verra bientot écloses,/ De ce sang amoureux, mille moissons de roses »1i.
Avant de se suicider, il s’adresse aux fleurs :

O fleurs si vos esprits jamais se transformants

Dépouillerent le corps des malheureux Amants,

S’il en est parmi vous [qui] se souvienne encore

D’avoir souffert ailleurs qu’en I’Empire de Flore, [...]

Prétez-nous sans regret votre amoureuse couche [...]. (p. 42, V, 1)

Et, lorsque Thisbé découvre le corps de Pyrame, elle s’écrie :

Meéme au lieu de donner de la rosée aux fleurs,

L’Aurore a ce matin n’a versé que des pleurs,

Et cet arbre touché d’'un désespoir visible,

A bien trouvé du sang dans son tronc insensible,

Son fruit en a changé, la Lune en a blémi,

Et la terre a sué du sang qu’il a vomi.

Bel arbre puisqu’au monde aprés moi tu demeures,

Pour mieux faire paraitre au Ciel tes rouges meures [mfires],
Et lui montrer le tort qu’il a fait a mes veeux,

Fais comme moi, de grace, arrache tes cheveux,

Ouvre toi 'estomac et fais couler a force,

Cette sanglante humeur par toute ton écorce.

Mais que me sert ton deuil ? Rameaux, prés verdissants,
Qu’a soulager mon mal vous étes impuissants !

Quand bien vous en mourriez on voit la destinée

Ramener votre vie en ramenant ’année :

Une fois tous les ans nous vous voyons mourir,

Une fois tous les ans nous vous voyons fleurir,

Mais mon Pyrame est mort sans espoir qu’il retourne

De ces pales manoirs ot son esprit séjourne. (p. 47-48,V, 2)

L’homme meurt a jamais, mais le végétal perdure...

10 Voir aussi Narcisse (I11, p. 131-136) et Crocus (IV, p. 167).
11 Théophile de VIAU, Les Amours tragiques de Pyrame et Thisbé, Paris, J. Martin, 1626, p. 44 (V, 1).



Dans La Guirlande de Julie, recueil galant offert en 1641 par le marquis de
Montausier a la fille de Mme de Rambouillet!2, toutes les fleurs parlent, et plusieurs
se ressouviennent d’avoir été amoureux/amoureuses ; le « Souci sous le nom de
Clytie » déclare : « Aimer Apollon ou Julie/ Cest toujours aimer le Soleil »13, et la
fleur d’Adonis dit tres joliment : « Si je fleuris encor, c’est pour avoir aimé »4. Mais
leur représentation figurée par Nicolas Robert, auteur du Recueil des vélins conservé
au Museum d’histoire naturelle, est trés « naturaliste ».

Fig. 2. La Guirlande de Julie (1641) Le souci (Nicolas Robert) © BnF

2 [,a Guirlande de Julie, recueil manuscrit de divers auteurs, calligraphié par Nicolas JARRY, avec des
fleurs peintes par Nicolas ROBERT, BnF manuscrits, NAF 19735 (Gallica).

13 La Guirlande de Julie, op. cit., p. 66 (Claude MALLEVILLE).

14 Ibid., p. 84 (Claude MALLEVILLE).



Fig. 3. La Guirlande de Julie (1641) La fleur d’Adonis (Nicolas Robert) © BnF

Il arrive aussi qu'on s’amuse de ces fantasmes mythologiques. Apres avoir raconté,
dans « La Métamorphose de Morille », la transformation de cette nymphe poursuivie
par Comus (le dieu du rire et de la comédie) en une... morille, Vion D’Alibray raconte
celle de son amant, Champignon, en champignon?5 :

Sa paleur et sa petitesse

Marquent I'exces de sa tristesse [...].
Il est chauve et fait voir

D’autres traits de son désespoir ;
Respectueux dans la mort méme

Il suit de loin 'objet qu’il aime,

En automne ordinairement

On voit paraitre cet Amant [...].

Comus décide alors de les marier dans ses plats, car ainsi « D’'un baiser mordant la
rebaise,/ Baiser qui lui semble plus doux/ Que le meilleur de ses ragotits »7.

Plus sérieusement, au dénouement de l'opéra de Quinault et Lulli, Atys8, sa
métamorphose en pin par Cybele, représentée sur scene semble-t-il, est « moins
réparatrice que compensatoire » : selon J.-P. Grosperrin, « Atys devient végétal

15 Charles de VION D’ALIBRAY, Les (Euvres poétiques, Paris, A.de Sommaville, 1653, p.29
(« Métamorphose de Morille ») et p. 32 (« Métamorphose de Champignon »).

16 Ibid., p. 34-

17 Ibid., p. 30-31.

18 Philippe QUINAULT et Jean-Baptiste LULLY, Atys, tragédie en musique créée en 1676 (Paris,
C. Ballard, 1689 ; 2nde édition gravée par Henry de BAUSSEN, Paris, 1709). La gravure transforme
étrangement le pin en palmier.



persistant pour autant que l'ordonne une déesse qui par ce prodige éternise sa
passion », ainsi,

la métamorphose réoriente la tragédie vers une esthétique du monument, au sens étymologique
du terme : 'objet scénique que constitue le pin merveilleusement érigé est la figure visible et
poétique du souvenir, de telle sorte que la transition métamorphique produit un figement de
I’éternité.

Car, déclare Cybele, « Sous une nouvelle figure,/ Atys est ranimé par mon pouvoir
divin » : le pathétique de la mort en scene est transcendé par une « métamorphose
machinée et musiquée »2°.

ACTE (‘INQUIE\IE

Le Théatre Retu élente des Jardins 1\\;),.1 eables.
Cj((”(’ n[’l(l)”l/(
Celanus, — Cybele, Melisse
et e s
‘4'&&—‘*' T ';—:j- o i i e B E S EE I
& 777'}#"‘\}4 \ 72850 i 8 B0 uL‘ N ‘\. I !L—”N I

Retowrnelle .

Fig. 4. Atys, frontispice de I’acte V, H. de Baussen (Paris, 1709) © BnF

19 Jean-Philippe GROSPERRIN, « “Sous une nouvelle figure”. Métamorphose et catastrophe dans la
tragédie en musique », La Métamorphose et les métamorphoses dans les littératures européennes :
histoire d'un décentrement ?, Albi, Presses du Centre universitaire Champollion, 2010, p. 149-167
(p. 160).

20 Jbid., p. 164.



Etreintes interdites, émotions vivaces

Chez Ovide, les métamorphoses végétales sont souvent une échappatoire,
souhaitée par les victimes elles-mémes, a 'agression sexuelle d'une divinité. C’est le
cas dans les fables de Daphné (poursuivie par Apollon), de Syrinx (Pan) et de Lotis
(Priape). Si la métamorphose (en laurier, en roseau, en jujubier) met fin a la
poursuite et empéche de fait le viol, cela ne signifie pas que la victime devienne
insensible, et connaisse cet apaisement que serait la perte de toute conscience dans
un végétal aussi insensible qu’asexué, comme d’ailleurs I'étaient ces jeunes femmes,
décrites comme refusant I'étreinte du dieu au nom de leur choix de la virginité.
L’émotion survit :

Il ne cessa pas d’aimer Daphné, bien qu’elle ne fiit plus qu'un arbre. Il porte aussito6t sa main sur
le tronc, en quoi son corps est converti, et sent encore palpiter son cceur sous cette écorce
nouvelle. Il se plaint, il désespére, il embrasse les rameaux qui furent les bras de Daphné ; il
donne des baisers a cet arbre, mais cet arbre les refuse. (I, p. 37-38)

Cependant, lorsqu’Apollon lui propose de se couronner a jamais de ses feuilles, le
laurier qu’elle est devenue « baissa le haut de ses branches, comme 'on ferait la téte,
pour faire signe qu’il acceptait ce que lui offrait Apollon » (I, p. 38). Syrinx, devenue
roseau, rend « un petit son, qui ressemblait a une plainte », plainte dont I’écho sera
restitué par la flite que Pan fabriquera a partir de ce roseau, pour perpétuer « cette
espece d’entretien qu’il pensait avoir avec sa Nymphe » (I, p. 46) : la flate devient
ainsi le parfait truchement de la plainte amoureuse.

Bien que les bienséances galantes atténuent souvent l'allusion au viol, le theme ne
manque pas d’étre repris. Cyrano, observant 'ombre renversée des arbres dans 'eau,
questionne : « Ne sont-ce point de ces Vierges de jadis métamorphosées en arbres,
qui désespérées de sentir encore violer leur pudeur par les baisers d’Apollon, se
précipitent dans ce fleuve la téte en bas ? »21. On trouve une intéressante réécriture
de la fable de Daphné dans la « Fable de l'arbre triste », éditée dans un recueil
collectif, Les Métamorphoses francaises?2. Cest un arbre qui parle, arbre a la
« feuille amere » (p. 13) qui ne s’ouvre, comme ses fleurs blanches, qu’au soir venu, et
dont le fruit est en forme de coeur. Elle, car cet arbre est féminin, comme en latin, se
baignait avec Diane lorsque survint Apollon, tout plein de feu (la métaphore, répétée,
est assez transparente) ; elle implore ’aide de Diane pour ne pas étre prise de force,
d’ou s’ensuit sa transformation en arbre, imitée d’Ovide. Déception d’Apollon :
« Cest donc la tout le fruit, dit-il, de mon attente/ Et jaurai seulement pour
maitresse une plante » (p. 19) ; malgré tout, il baise « ce tronc dur et sauvage », qui a
gardé 'amertume de la vierge insensible qu’elle était ; alors elle ferme ses feuilles
« Afin de lui montrer combien était puissante/ La haine qui durait encore sous cette
plante » (p. 20). Apollon n’est pas en reste, et déclare sa haine pour sa fleur ; mais
Diane obtient de Jupiter qu’elle puisse s’épanouir la nuit, si elle doit mourir le jour
venu — comme un symbole de cette virginité si peu répandue, car « parmi tout
I'Univers regne un désir profane » (p. 21).

Dans ce méme recueil, on trouve deux fables de la rose. Dans l'une, I’Aurore
change en rose une nymphe poursuivie par le Soleil : « Cependant cette Nymphe en

21 CYRANO DE BERGERAC, Lettres diverses [1654], dans (Euvres compleétes, Jacques PREVOT (éd.),
Paris, Belin, 1977 [Lettre VII, « Sur 'ombre que faisaient des arbres dans ’eau », p. 45].
22 Charles REGNAULT, Les Métamorphoses francaises, Paris, A. de Sommaville, 1641.



sa forme nouvelle/ Conserve la pudeur qui la rendait si belle » (p. 5). Dans l'autre, la
nymphe poursuivie par un satyre

[...] palit de crainte et rougit de colére,

Le blanc a I'incarnat confusément se mélant ;

Et les Dieux pour user d’un secours violent
Joignirent ces couleurs par un heureux mystére.
Elle n’est plus Philis, mais une aimable fleur. (p. 39)

Aimable fleur qui porte la trace de I’agression, la poétise, mais la mémorise aussi,
tandis que, chez Théophile de Viau, Narcisse, se voyant renaitre en fleur, «[...]
admire que son tombeau/ Lui conserve encor son étre »23.

Les burlesques n’ont pas manqué de fournir leur version de lhistoire dans leurs
travestissements. Louis Richer, dans son Ovide bouffon, décrit criment Apollon
entrant « en rut » et Daphné cachant en vain « ses reliques » ; mais il retrouve une
veine plus précieuse, imitant de preés Ovide, lors de la métamorphose :

Il passe la main doucement

Sur ce sein qui fut son amorece,

Et sent battre dessous 1’écorce

Ce cceur contraire a son dessein ;
Il embrasse et baise ce sein,

Qui tel qu'’il est répugne encore
Aux baisers d’'un fou qui I'adore,
Et qui ne trouve rien de beau
Comme d’accoler ce poteau [...]24.

Reprenant l'histoire de Daphné dans son Ovide en belle humeur, Dassoucy donne
une autre version, burlesque, des émotions de la nouvelle plante ; certes, elle accepte
les offres d’'un avenir glorieux en tant que favorite d’Apollon, mais elle a quelques
regrets :

De quoi la pauvre repentante

Montre qu’elle en est bien contente,
Mais plus encore si son sot

De Pére ne l'eiit prise au mot.

Vous qui lisez ce bel exemple,

Pucelles, en qui je contemple

En corps de chair, coeur de rocher,

Voici bien de quoi vous toucher ;

Pensez bien a cette aventure

Du Laurier, qui fut créature,

Qui trop tard meshui [désormais] se repent
D’avoir dos, a si bel Amant,

Tourné plutét que la fressure [le ventre] ;
Moi-méme y pensant, je vous jure

Que je suis tout prét d’en pleurer,
Hormis quand j’en vois décorer

Quelque beau jambon de Mayence?2s.

23 Théophile de VIAU, La Maison de Sylvie [1625], dans « Aprés m’avoir tant fait mourir ». (Euvres
choisies, Jean-Pierre CHAUVEAU (éd.), Paris, Gallimard, « Poésie », 2002, p. 172.

24 Louis RICHER, L’Ovide bouffon ou les métamorphoses burlesques [1649], dans Charles
DASSOUCY, Les Amours d’Apollon et de Daphné [1673?], Yves GIRAUD (éd.), Genéve/Paris,
Droz/Minard, 1969, p. 130-144 (p. 142-143).

10



Cela n’empéchera pas Dassoucy, pres de vingt ans plus tard, de traiter plus
conventionnellement le sujet dans sa « comédie en musique », Les Amours d’Apollon
et Daphné : juste apres la métamorphose (qui doit avoir lieu sur scéne), Daphné
déclare a Apollon : « Je serai tout a vous,/ Beau Dieu que je révere », et Apollon lui
répond : « Je t'aimerai pourtant sous cette écorce dure/ Cher arbre de mon cceur
tendrement adoré »26.

Pérenniser les amours réciproques

Quand 'amour est partagé, il peut perdurer au-dela de la mort, dans une étreinte
végétale27. Chez Ovide, Philémon et Baucis ont exprimé le désir de mourir ensemble ;
a la fin de leur vie,

Baucis apercut que la téte de Philémon jetait des branches chargées de feuilles, et Philémon prit
garde que les cheveux de Baucis se convertissaient en rameaux. Ils se parlérent, tandis qu'’ils le
purent, et quand ils sentirent que le bois commencait a leur fermer la bouche, ils se dirent les
derniers adieux, avec quelque sorte de joie de ne pas survivre I'un a 'autre, et en méme temps
une écorce d’arbre acheva de les couvrir. On voit encore ces deux arbres assez proches I'un de
lautre. (VIII, p. 377-378)

La tradition européenne du théme, relayé par la légende de Tristan et Iseut, est un
peu différente. En effet, elle implique que les amants morts donnent leur dme a
I'inanimé, ce qui leur permet de s’aimer sous forme végétale. Le mythe est mis en vers
par Saint-Amant, dans « La Métamorphose de Lyrian et de Sylvie » : un amant
malheureux raconte a sa belle I'histoire de Sylvie, si cruelle envers son amant que les
dieux la punissent en la transformant en ormeau; il en meurt, mais souhaite
continuer a lui prouver son amour : il est alors transformé en lierre :

Chaque feuille est un coeur qui montre en sa verdure,
Comme il 'avait requis, que son amitié dure ;

La preuve s’en confirme en ses embrassements,

Et tout se perd en lui hormis les sentiments=8.

La Fontaine réécrit en 1685 la fable de Philémon et Baucis : devenant arbres,

L’un et autre se dit adieu de la pensée ;

Le corps n’est tant6t plus que feuillage et que bois. [...]
On les va voir encore, afin de mériter

Les douceurs qu’en hymen Amour leur fit goiiter. [...]
Pour peu que des époux séjournent sous leur ombre
Ils s’aiment jusqu’au bout, malgré I'effort des ans29.

25 Charles DASSOUCY, L’Ovide en belle humeur, de M Dassoucy, enrichy de toutes ses figures
burlesques, Paris, C. de Sercy, 1650, p. 108.

26 C, DASSOUCY, Les Amours d’Apollon et de Daphné, op. cit., p. 105.

27 Sur la littérature scientifique sur les amours végétales, voir D. BRANCHER, Quand lesprit vient aux
plantes, op. cit., p. 210-216.

28 Marc-Antoine GIRARD, sieur de SAINT-AMANT, Les (Euvres du sieur de Saint-Amant, Paris,
R. Estienne, F. Pomeray et T. Quinet, 1629, p. 85.

29 Jean de LA FONTAINE, « Philémon et Baucis. Sujet tiré des Métamorphoses d’Ovide », Ouvrages
de prose et de poésie des Srs de Maucroix et de La Fontaine, Paris, C. Barbin, 1685, t. I1, p. 35.

11



Quant a Cyrano de Bergerac, il fait du mythe le moyen de célébrer les amours
homosexuelles ou autrement transgressives, afin de montrer qu’elles font partie des
phénomenes d’'une nature bien plus complexe que les savants ne la pensent. Les
« plantes d’amour » qui « confondant leurs branches et leurs racines, s’efforcent par
mille sortes de moyens de ne devenir quun», et dont les feuilles sont
continuellement « légérement agitées d’'une émotion quasi volontaire » sont en effet
issues des arbrisseaux que sont devenus les cadavres d’Oreste et de Pylade,

dont la tige et les branches, se joignant péle-méle, semblaient ne se hater de croitre que pour
s’entortiller davantage. On connut bien qu’ils avaient changé d’étre sans oublier ce qu’ils avaient
été ; car leurs boutons parfumés se penchaient 'un sur l'autre, et s’entre-chauffaient de leur
haleine, comme pour se faire éclore plus viteso.

Et leurs fruits deviennent la cause d’autres amours hétérodoxes, par une
transmission de «1’énergie de leur double essence » (p.159) — jusqu'a I'amour
réciproque du prince Artaxerce et d’'un platane :

On connut bien que le platane, piqué d’une ardeur réciproque, était ravi de ses caresses, car a
tous coups, sans aucune raison apparente, on apercevait ses feuilles trémousser et comme
tressaillir de joie, les rameaux se courber en rond sur sa téte comme pour lui faire une
Couronne, et descendre si pres de son visage qu’il était facile a connaitre que c’était plutét pour
le baiser que par inclination naturelle de tendre en bas. On remarquait méme que de jalousie il
arrangeait et pressait ses feuilles I'une contre I'autre, de peur que les rayons du jour, se glissant a
travers, ne le baisassent aussi bien que lui. [... I1] lui donnait ce que les arbres ont de plus cher,
c’était son miel et sa rosée qu’il distillait tous les matins sur lui (p. 166-167).

Sensibilités et sexualités végétales

Toucher a ces arbres qui furent des étres vivants, c’est blesser des corps. Chez
Ovide, la nymphe Lotis, pour échapper a Priape, est devenue un arbre « appelé Lotos,
tout couvert de fleurs rouges » ; quand Dryopé en cueille une branche, « des gouttes
de sang » en tombent, « et arbre entier en tremble, comme s’il efit été sensible » (IX,
P. 410) ; et Dryopé devient a son tour un arbres:.

Le ballet de cour intitulé Ballet de I'Aventure de Tancréde (1619) adapte un
épisode de La Jérusalem délivrée (1580-1583) du Tasse (chant XIII). Une forét
hantée de monstres se dresse aux portes de Jérusalem ; seul le héros chrétien
Tancrede ose s’y aventurer : il

trouve une grande place faite en Amphithéatre ou il y avait un Cypres au milieu, sur 1’écorce
duquel étaient gravés ces mots, Toi qui viens ici au pays de la mort, pardonne aux manes
privés de vie. Soudain il ouit un bruit de vents entre les arbres qui rendaient un son plaintif,
comme de soupirs & sanglots des humains : qui le toucha de pitié, d’étonnement, & de douleur.
Enfin il donne un coup d’épée a cet arbre, & soudain il en sortit grande quantité de sang, & il
ouit ces paroles gémissantes : Tancréde, tu m’as trop offensée, tu as séparé I'ame de mon corps :
pourquoi viens-tu gater ce tronc ot mon destin m’a attachée ? [...] Je fus jadis Clorinde, & ne
suis pas seule esprit humain ici : Car tous les Francais ou Paiens qui meurent devant Jérusalem
ont leurs Esprits, je ne sais si je dois dire en corps ou en sépulcre : mais les troncs sont animés,
& tu es homicide si tu les coupess2.

30 CYRANO DE BERGERAC, Les Etats et empires du Soleil [1662], Bérengére PARMENTIER (éd.),
Paris, GF-Flammarion, 2003, p. 159.

31 Voir aussi la 1égende d’Eresicthon (VIII).

32 Relation du grand ballet du roi, dansé en la salle du Louvre le 12 février 1619. Sur Uaventure de
Tancrede en la forét enchantée, Marie-Claude CANOVA-GREEN (éd.), Ballets pour Louis XIII. Danse

12



Clorinde est une princesse ennemie aimée de Tancréde, mais qu’il a tuée au
combat. Elle ajoute ces vers : « [...] tout ce que je puis,/ Cest de te reprocher d’avoir
I’ame plus dure/ Que le tronc ou je suis » (p. 133). Tancrede jette son épée et veut
embrasser le cypres : mais toute la forét, n’étant qu’enchantement, disparait alors.

Se souvenant sans doute des vers de Ronsard « Contre les blicherons de la forét de
Gatine » (Elégie XXIV, 1584), et en lien avec la tradition pastorale d’inscrire sur les
arbres des poeémes amoureux, voici ce qu’écrit Tristan L’Hermite dans « Le
Promenoir des deux Amants » :

Ce vieux chéne a des marques saintes ;
Sans doute, qui le couperait

Le sang chaud en découlerait,

Et I'arbre pousserait des plaintes3s.

A Tinverse, lorsqu’« Olympe », la grande dame dont Cotin veut faire 1'éloge
apparait dans un jardin, elle réveille la sensualité des plantes qui ont aimé :

Clytie et le jeune Hyacinthe
Se penchérent de son coté,
Et la prirent pour la beauté
Dont leur ame est encore atteinte.
L’exces de sa vive splendeur
Accrut leurs amoureuses peines,
Et Narcisse au bord des fontaines
Ne fut pas longtemps sans ardeur34.

Ce lien entre les végétaux et un érotisme diffus connait une intéressante
incarnation dans deux contes de fées de la fin du XVIIesiecless : c’est en devenant
plante que ’homme peut satisfaire son désir — ou plutot la lectrice le sien... Un beau
jeune homme a été transformé en végétal : un rosier chez Catherine Bernardsé ; un
oranger chez Mme d’Aulnoys’. Malgré tout, ils sont capables de manifester leur
amour pour une belle dame par divers signes, on pourrait dire par leur gestuelle, qui
vire parfois a la simulation de I'union amoureuse, violente ou galante, non sans
relations avec I'imaginaire mythique de I'arbre qu’ils incarnent. Le rosier se révele
capable d’une sorte de viol symbolique :

Elle voulut cueillir une rose qui lui semblait fort vermeille et elle se piqua vivement. [... Le
lendemain] le rosier redoubla ses révérences avec un empressement qui réjouit la princesse et
qui lui fit oublier la piqire pour ne songer qu’a cette merveille. Enfin, en révant, elle s’approcha
trop du rosier et elle s’y trouva accrochée sans pouvoir se débarrasser. Comme elle voulait se

et politique a la cour de France (1610-1643), Toulouse, Société de Littératures classiques, 2010, p. 122-
123.

33 Tristan HERMITE, Plaintes d’Acante, op. cit., p. 76.

34 Charles COTIN, L’Uranie ou la métamorphose d’une nymphe en oranger. Pour Mlle Marguerite
Duchesse de Rohan, Paris, A. de Sommaville, 1659, p. 11.

35 Voir I'analyse de Nathalie GRANDE, « Masculinités révées. La végétalisation des héros chez les
conteuses (fin du XVIIe-début du XVIIIe siecle) », Horizons du masculin. Pour un imaginaire du
genre, Anne DEBROSSE et Marie SAINT MARTIN (dir.), Paris, Garnier, 2020, p. 131-144.

36 Catherine BERNARD, Inés de Cordoue [1696], dans Nouvelles galantes du XVIIe¢ siécle, Marc
ESCOLA (éd.), Paris, Garnier-Flammarion, 2004.

37 Mme d’AULNOY, Contes des fées [1697], Nadine JASMIN (éd.), Paris, Champion, « Champion
classiques », 2008.

13



retirer, elle sentit une résistance extraordinaire; elle se débarrassa cependant, mais elle
entendit un son qui sortait de ses feuilles et qui ressemblait a un soupirss.

L’oranger (qui a gardé la possibilité de parler) pratique une séduction douce envers
l’abeille (une princesse métamorphosée) :

Vous trouverez sur mes fleurs une agréable rosée et une liqueur plus douce que le miel, vous
pourrez vous en nourrir ; mes feuilles vous serviront de lit de repos, ot vous n’aurez rien a
craindres9.

Certes, la sensibilité attribuée a ces plantes n’est que la trace de I’ame humaine qui
s’y est réincarnée, «le résultat magique d’'une métamorphose »4°, et non l'indice
d’'une « réévaluation épistémologique des représentations admises de la nature »41. 1l
n’empéche que cela conduit a réver que le végétal soit sentant, sensible, voire sensuel
— certes davantage au service de la poétisation du réel (quelque peu libertine au sens
moral du terme) que de la remise en cause (libertine au sens philosophique du terme)
des catégories scientifiques et métaphysiques, sauf chez Cyrano de Bergerac — qui est
cependant aussi un poete, en prose. Malgré tout, on peut constater la une certaine
réceptibilité aux théories hétérodoxes dans les milieux galants, qui sont aussi des
milieux quelque peu au fait des débats savants. Le « Discours sur les métamorphoses
francaises » qui ouvre le recueil cité rappelle que la nature est le lieu par excellence de
la métamorphose, et que, dans «la matiere premiere dont tous les corps sont
composés », « tout se dissout et se transforme », sans qu’elle « souffre altération
aucune que celle de la forme »42 : pourquoi alors les végétaux ne partageraient-ils pas
avec les humains sensations et émotions, méme si c’est seulement a la suite d’'une
transmutation dans laquelle I'ame change de corps ? Cela rend compte aussi d’'une
sensibilité nouvelle au végétal, d'une approche sensuelle de celui-ci, qui se manifeste
dans le gofit des plantes extraordinaires (la sensitive, la mandragore, la tulipe,
I’héliotrope...), des jardins (certes disciplinés) et des promenades, lieux par excellence
de I’'amour, amour de la nature, amour de I’art, amour de I’amour.

38 C. BERNARD, op. cit., p. 396.

39 Mme d’AULNOY, op. cit., p. 361.

40 D. BRANCHER, Quand l'esprit vient aux plantes, op. cit., p. 105.
41 Ibid., p. 103.

42 C. REGNAULT, op. cit., n. p.

14



Fig. 5 Apollon et Daphné, Parc de Sceaux (2¢me moitié du XVIIe, copie du Bernin) ©
collection particuliére

15



Bibliographie
Sources
La Guirlande de Julie, manuscrit, 1641, BnF Gallica [NAF 19735].

Relation du grand ballet du roi, dansé en la salle du Louvre le 12 février 1619. Sur
laventure de Tancrede en la forét enchantée [1619], Marie-Claude CANOVA-
GREEN (éd.), Ballets pour Louis XIII. Danse et politique a la cour de France
(1610-1643), Toulouse, Société de Littératures classiques, 2010.

AULNOY, Mme d’, Contes des fées [1697], Nadine JASMIN (éd.), Paris, Champion,
« Champion classiques », 2008.

BERNARD, Catherine, Inés de Cordoue [1696], dans Nouvelles galantes du XVIIe
siecle, Marc ESCOLA (éd.), Paris, Garnier-Flammarion, 2004.

CYRANO DE BERGERAC, Lettres diverses [1654], dans (Euvres completes, Jacques
PREVOT (éd.), Paris, Belin, 1977.

—, Les Etats et empires du soleil [1662], Bérengére PARMENTIER (éd.), Paris, GF
Flammarion, 2003.

DASSOUCY, Charles, L’Ovide en belle humeur, de M" Dassoucy, enrichy de toutes ses
figures burlesques, Paris, C. de Sercy, 1650.

—, Les Amours d’Apollon et de Daphné [1673 ?], Yves GIRAUD (éd.), Geneve/Paris,
Droz/Minard, 1969.

LA FONTAINE, Jean de, « Philémon et Baucis. Sujet tiré des Métamorphoses
d’Ovide », Ouvrages de prose et de poésie des Srs de Maucroix et de La Fontaine,
Paris, C. Barbin, 1685, t. II, p. 30-37.

OVIDE, Les Métamorphoses d’Ovide traduites en francais par P. du RYER, avec des
explications de toutes les fables, Paris, A. de Sommaville, 1655.

QUINAULT, Philippe, et LULLY, Jean-Baptiste, Atys, tragédie en musique, Paris,
C. Ballard, 1689 ; 2de édition gravée par Henry de BAUSSEN, Paris, 1709.

REGNAULT, Charles, Les Métamorphoses francaises recueillies par Mr. Regnault,
Paris, A. de Sommaville, 1641.

RICHER, Louis, L’Ovide bouffon ou les métamorphoses burlesques [1649], dans Yves
GIRAUD (éd.), Les Amours d’Apollon et de Daphné, op. cit., p. 130-144.

SAINT-AMANT, Marc-Antoine Girard de, « Métamorphose de Lyrian et de Sylvie »,
Les (Euvres du sieur de Saint-Amant, Paris, R. Estienne, F. Pomeray et T. Quinet,
1629.

TRISTAN L'HERMITE, Plaintes d’Acante et autres ceuvres du sieur de Tristan,
Anvers, H. Aertssens, 1633.

16



VIAU, Théophile de, Les Amours tragiques de Pyrame et Thisbé, Paris, J. Martin,
1626.

VION D’ALIBRAY, Charles de, Les (Euvres poétiques du Sr Dalibray, Paris, A. de
Sommaville, 1653.

Critique

BRANCHER, Dominique, Quand lesprit vient aux plantes. Botanique sensible et
subversion libertine, Genéve, Droz, 2015.

—, « Métempsychoses, métensomatoses et métaphorimoses végétales (XVIe-XVIIe
siecles). Une mise en crise catégorielle ? », PDF en ligne, p. 243-263.

DALLA VALLE, Daniela, « Métamorphoses, métaphores et cosmologies dans Pyrame
et Thisbé de Théophile », dans Gisele MATTHIEU-CASTELLANI (dir.), La
Métamorphose dans la poésie baroque anglaise et francaise, variations et
résurgences, Tiibingen/Paris, Narr/J.-M. Place, 1980, p. 113-123.

GIRAUD, Yves, La Fable de Daphné. Essai sur un type de métamorphose végétale
dans la littérature et les arts jusqu’a la fin du XVIIe siecle, Genéve, Droz, 1968.

GRANDE, Nathalie, « Masculinités révées. La végétalisation des héros chez les
conteuses (fin du XVIIe-début du XVIIIe siecle) », Horizons du masculin. Pour un
imaginaire du genre, Anne DEBROSSE et Marie SAINT MARTIN (dir.), Paris,
Garnier, 2020, p. 131-144.

GROSPERRIN, Jean-Philippe, « “Sous une nouvelle figure”. Métamorphose et
catastrophe dans la tragédie en musique », dans La Métamorphose et les
métamorphoses dans les littérature européennes : histoire d’'un décentrement ?,
Albi, Presses du Centre universitaire Champollion, 2010, p. 149-167.

MATTHIEU-CASTELLANI, Gisele, Narcisse ou le sang des fleurs. Les mythes de la
métamorphose végétale, Genéve, Droz, 2012.

SPICA, Anne, « Charles Sorel et la métamorphose. Définir le roman moderne »,
Poétique, n° 164, nov. 2010, p. 433-446.

17



