
 1 

 
 
 

Numéro 15 (1)juillet 2024 
_____________________________________________________ 

 
Le locus horridus en Espagne et en Italie : 

les lieux effroyables dans les textes et les images (XVe-XVIIe siècles) 
_____________________________________________________ 

 

Montagnes et rochers dans la littérature et la peinture du 
Siècle d’Or 

 
Cécile DEVOS 

Université Sorbonne Nouvelle Paris III, LECEMO 
 
 
Résumé 
Cette étude aborde le motif des montagnes et des rochers tel que le mettent en scène 
certaines représentations littéraires et picturales du locus horridus au cours du Siècle 
d’Or espagnol. Comme nous nous attachons à le montrer, le locus horridus ne saurait 
être seulement le pendant antithétique du locus amoenus. Les éléments qui le 
constituent occupent toujours une fonction spécifique dans l’économie même de la 
représentation. Dans les œuvres sélectionnées, le motif rocheux peut être l’image 
extérieure d’un relief, à la fois synecdoque de roche, de mont ou de montagne mais 
renvoyer aussi à un lieu intérieur, une grotte ou une caverne. Cette considération 
conduit à se demander comment le motif rocheux a alors été pensé et conçu au sein du 
locus horridus. À l’appui de ce point de réflexion sont analysées des stratégies 
discursives, des procédés d’écriture poétique mais aussi un certain nombre 
d’élaborations plastiques. S’interroger sur la portée du motif rocheux au cœur de lieux 
terrifiants engage à en préciser sa valeur symbolique ou culturelle ainsi que ses 
significations, à l’examiner aussi sous le prisme d’éventuelles ruptures et innovations 
interprétatives. 
 
Mots-clés : motif rocheux, locus horridus, représentations littéraires et picturales, 
Siècle d’Or espagnol 
 
  



 2 

Plan 

Représentation du motif rocheux au cœur de lieux terrifiants : significations 

Le motif rocheux : ruptures et innovations 

Bibliographie 

  



 3 

Si les travaux critiques consacrés au locus horridus sont peu nombreux, ils ont 
toujours défini ce topos comme l’antithèse ou le contrepoint du locus amoenus exploré 
par Hernst René Curtius et l’ont qualifié de désagrément, d’« inamoenitas 
décorative ». Or le locus horridus n’est pas seulement le pendant antithétique du locus 
amoenus et les éléments de ce topos ne constituent pas uniquement l’habillage d’une 
scène, mais ont aussi une fonction particulière au sein des représentations. C’est ce que 
nous nous proposons de montrer ici à travers l’étude du motif du rocher, relief qui peut 
être désigné ou représenté par la roche ou le rocher (pour la matière), le mont ou la 
montagne (image extérieure), mais aussi la grotte ou la caverne (image intérieure).  À 
partir d’une sélection de textes et d’images espagnols mais aussi italiens et français, 
centrés sur des lieux hostiles et des paysages inquiétants, nous nous demanderons en 
particulier comment le motif rocheux est conçu au sein du locus horridus. Il s’agira de 
distinguer et d’étudier diverses modalités d’élaboration plastique de ce motif, 
d’identifier leurs significations et de voir dans quelle mesure les artistes s’influencent 
les uns les autres. Nous nous intéresserons ainsi, dans un premier temps, à la valeur 
symbolique ou culturelle des représentations du motif rocheux au cœur de lieux 
terrifiants puis, dans un second temps, nous examinerons ce motif particulier sous le 
prisme d’éventuelles ruptures et innovations. 

Représentation du motif rocheux au cœur de lieux terrifiants : 
significations 

Si différents lieux caractéristiques renvoient au locus horridus et sont même 
considérés comme des loci « classiques », comme l’enfer, la forêt, la tempête, une mer 
déchaînée ou le désert, le motif rocheux est rarement mentionné comme tel. Parmi les 
éléments constitutifs de ce topos, générateur d’angoisse, de craintes, réservoir des 
peurs des hommes, comme on peut le voir dans les écrits et les toiles du Siècle d’Or 
espagnol, cet élément naturel n’est d’ailleurs pas celui qui est le plus étudié. 

Prenons par exemple les Églogas de Garcilaso de la Vega (1542), où certains 
passages présentent un décor effrayant, élaboré grâce à l’utilisation d’un vocabulaire 
précis constituant un ensemble lexical au sein duquel naît une corrélation entre la 
violence des sentiments des personnages et celle des éléments naturels. En effet, dans 
la primera Égloga, l’auteur met en scène un paysage peu amène. Dans la segunda 
(v. 633) les grottes sont décrites comme des « fieras cavernas », et dans la tercera 
(v. 242), on trouve un « monte cavernoso »1. Comme le confirme Christine Orobigt, 
qui étudie le paysage garcilasien à travers les motifs de la crevasse, de la grotte, du 
ravin et des enfers qui se trouvent dans les représentations des espaces chtoniens, un 
certain aspect tellurique ressort de l’écriture de Garcilaso. La mort d’Élise dans la 
primera Égloga (v. 296-309) s’avère être la « cause de la transformation du locus 
amoenus en locus horridus. ». Les images, suggérées par un vocabulaire topique, 
tissent un lien entre le tourment des sentiments des personnages et le déchaînement 
des éléments naturels. La temporalité en est troublée (le temps s’accélère), le lieu se 
métamorphose et le passé heureux, perdu, amène le lecteur à arpenter les chemins 
d’une nature peu accueillante. 

Une autre œuvre plonge le lecteur dans une représentation particulière du lieu 
effrayant : La Galatea (1585). Cervantès en livre une approche singulière en 

 
1 GARCILASO DE LA VEGA, Las Églogas, Madrid, Cátedra, 2012, p. 34 



 4 

représentant un paysage-cauchemar. Le passage suivant (Fragment 1) évoque le 
rapport entre le personnage d’Elicio et la nature : 
 

Mientras que al triste lamentable acento/del mal acorde son del canto mío,/en Eco amarga de 
cansado aliento/responde el monte, el prado, el llano, el río,/demos al sordo y presuroso 
viento/las quejas que del pecho ardiente y frío/salen a mi pesar, pidiendo en vano/ayuda al río, 
al monte, al prado, al llano2. 

 

Dès les premiers vers chantés par Elicio, qui se plaint de ne pouvoir trouver de 
réconfort auprès de la nature, le lecteur se retrouve face à une mise en scène renforcée 
par un jeu de répétitions des éléments constitutifs du paysage à la manière d’une 
litanie : « el monte, el prado, el llano, el río ». On trouve ensuite : 
 

Crece el humor de mis cansados ojos/las aguas de este río, y de este prado/las variadas flores 
son abrojos/y espinas que en el alma s’han entrado./No escucha el alto monte mis enojos,/y el 
llano de escucharlos se ha cansado;/y así, un pequeño alivio al dolor mío/no hallo en monte, en 
llano, en prado, en río. 

 

On remarque que l’énumération est répétée deux fois, suivant un ordre de hauteur 
décroissante, du relief le plus élevé – « el monte » – au relief le plus plat – « el río » – 
pour la première et la dernière répétition. Le premier et le dernier mots sont opposés 
par nature, l’un connotant un aspect vertical, statique et solide, l’autre un aspect 
horizontal, en mouvement et liquide. Ce qui aurait pu apparaître, pour Elicio, comme 
un locus amoenus, un milieu adjuvant et réconfortant pour ses malheurs, un réceptacle 
de sa douleur et une oreille attentive pour l’épanchement de ses sentiments, se 
présente plutôt comme un locus horridus à la mesure de ses peines. 

On retrouve cette souffrance associée au motif rocheux dans la première partie du 
Quichotte (1605). En effet, Cervantès tisse une trame narrative dans laquelle les 
personnages évoluent et se promènent dans un paysage qui joue avec les frontières du 
locus horridus et qui change de signification en fonction de la manière dont sont 
représentés certains éléments naturels. Dans le chapitre 20 de la première partie, Don 
Quijote et Sancho, qui souffrent physiquement de « esta terrible sed que nos fatiga, 
que, sin duda, causa mayor pena que la hambre », se retrouvent, de nuit, dans un 
endroit dangereux et effrayant : « la escuridad de la noche no les dejaba ver cosa 
alguna ». Or si ce paysage nocturne participe à la mise en place de l’inquiétude et de la 
peur de l’inconnu, un autre lieu, plus significatif, appelle à l’aventure : « la cueva de 
Montesinos ». Aux chapitres 22 et 23, la grotte est la parodie d’un lieu effrayant peuplé 
d’animaux nocturnes et abritant le Mal. Toutefois, comme l’explique Aurora Egido, 
Cervantès parvient à introduire dans la grotte des éléments contradictoires « de 
la tradición paradisiaca y de la infernal ». Le chapitre 51 marque la fuite et le 
déshonneur de Leandra soulignés par le lexique suivant : « caminos », « bosques » et 
« cueva de un monte ». La nature encadre cet événement mais la grotte est au coeur 
du micro-récit puisque c’est bien dans cet espace que la jeune fille est retrouvée. 

Dans Los trabajos de Persiles y Sigismunda (1617), le motif du rocher revêt 
différentes formes et fonctions. En analysant les effets de ce topique en lien avec cet 
élément précis, on remarque que la roche apparaît de manière polymorphe. 

 
2 Miguel de CERVANTES SAAVEDRA, Los seis libros de Galatea, Tomo I, Libro Primero, 1784, Madrid, 
p. 1. 
 



 5 

À la fois refuge pour le personnage et résidence des loups, le motif rocheux accueille 
les personnages en son sein mais c’est également le lieu symbolique de l’horreur, 
comme on peut le voir au chapitre cinq du premier tome : 
 

Estando en esto, me parecio, por entre la dudosa luz de la noche, que la peña que me seruia de 
puerto se coronaua de los mismos lobos que en la marina auia visto, y que vno dellos -como es 
la verdad- me dixo en voz clara y distinta y en mi propia lengua: «Español, hazte a lo largo, y 
busca en otra parte tu ventura, si no quieres en esta morir hecho pedaços por nuestras vñas y 
dientes; y no preguntes quien es el que esto te dize, sino da gracias al cielo de que has hallado 
piedad entre las mismas fieras». 

 

Toutefois, en évoquant la « montaña » au chapitre sept, Cervantès révèle que 
l’espace et le temps ne sont pas favorables aux personnages. Contrairement à la 
« peña » qui avait une fonction adjuvante, les « montañas » trompent les personnages 
et apparaissent comme des leurres :  
 

Respiró Auristela, cobrò nueuo aliento Periandro; pero los demas que en las varcas yuan 
quisieran mudarlas, entrandose en la naue, que, por su grandeza, mas seguridad de las vidas y 
mas felice viage pudiera prometerles. En menos de dos horas se les encubrio la naue, a quien 
quisieran seguir, si pudieran; mas no les fue possible, ni pudieron hazer otra cosa que 
encaminarse a vna isla cuyas altas montañas, cubiertas de nieue, hazian parecer que estauan 
cerca, distando de alli mas de seys leguas. Cerraua la noche, algo escura; picaua el viento largo 
y en popa, que fue aliuio a los braços, que, voluiendo a tomar los remos, se dieron priessa a 
tomar la isla. 

 

Au chapitre neuf, on trouve la même description des montagnes enneigées de cette 
île : « pero no descubrió3 otra cosa que montañas y sierras de nieue ». Désertique, 
peu engageant du point de vue des personnages et donc de la description qui en est 
faite, ce lieu est un locus horridus, sans âme qui vive, de la plage aux montagnes. Deux 
chapitres plus loin, le paysage est désertique et presque vide et cette absence témoigne 
d’une hostilité naturelle dressée contre les personnages. L’accent est mis sur le fait que 
ceux-ci ne se trouvent pas dans un contexte spatial agréable mais plutôt préjudiciable. 
La hauteur des reliefs et la neige sont des dangers qu’ils ont pu expérimenter, et cela 
se retrouve au chapitre 21, où apparaissent « montañas » et « riscos ». Cette idée est 
renforcée au chapitre vingt-trois dans lequel « los riscos », « las peñas » et « las 
montañas » sont réunis. 

Dans cette œuvre, le champ lexical du rocher a pour fonction de représenter 
symboliquement un paysage plus rude. En effet, la dureté de la pierre évoque un milieu 
naturel difficile d’accès, comportant des obstacles et symbolisant les épreuves par 
lesquelles passent les personnages, qu’il s’agisse de roche, de rocher saillant et escarpé 
ou de montagne (enneigée). Un lien s’établit donc inexorablement entre 
l’environnement naturel, les qualités physiques de chaque élément et l’histoire dans 
laquelle évoluent les protagonistes. La suggestion est au cœur de la représentation du 
milieu naturel dans l’écriture de Cervantès, avec un paysage qui est traité de manière 
symbolique. Le motif du rocher jalonne et bouleverse le récit, accompagnant de cette 
manière l’univers narratif et les trajets des personnages. 

 
3 « el barbaro Antonio ». 



 6 

Le motif rocheux : ruptures et innovations 

Comme nous allons le voir à présent, dès le XVe siècle, notamment en Italie, mais 
aussi, plus tard, en France, ainsi que dans l’Espagne du Siècle d’Or, certaines  
représentations du motif rocheux ne sont pas nécessairement liées au locus horridus 
ou ont du moins une fonction ambivalente, révélatrice de ruptures ou d’innovations. 

En effet, la montagne, qui permet tout autant l’isolement du corps et la sauvegarde 
de l’esprit, est à la fois à un lieu effrayant, salvateur et sacré dans l’Europe du XVe au 
XVIIe siècle. Comme l’explique Gloria Bosse-Truche, elle est « le lieu biblique par 
excellence : elle symbolise la présence de Dieu, la proximité avec le divin […]. La 
montagne est le lien entre le monde terrestre et le royaume de Dieu »4. Le mouvement 
qui se dessine est toujours le même, il est ascensionnel : le corps qui gravit la 
montagne, comme dans la Divine Comédie de Dante, est associé à la montée de l’âme 
vers les cieux. L’effort physique est aussi un effort mental et spirituel. Les personnages 
ont affaire à « un lieu élevé et difficile d’accès [qui] implique l’idée d’effort à accomplir, 
[…] souvent associée à la vertu »5. 

Dès le milieu du XVe siècle, Andrea Mantegna (1431-1506), dans son œuvre Saint 
Jérôme dans le désert, offre un paysage constitué d’un rocher imposant et travaillé, où 
apparaît saint Jérôme faisant pénitence, assis au premier plan. 
 

 
Fig. 1. Andrea Mantegna, Saint Jérôme dans le désert (circa 1449-1450) 

 

 
4 Gloria BOSSE-TRUCHE, « La montagne comme motif emblématique » dans Le milieu naturel en 
Espagne et en Italie, (ed. N. Peyrebonne et P. Renoux-Caron), « Travaux du Centre de Recherches sur 
l’Espagne des XVI° et XVII° siècles » Paris, Presses de la Sorbonne Nouvelle, 2011, p. 220. 
5 Ibid. 



 7 

Il s’agit d’une représentation moderne mettant en valeur le motif rocheux dans un 
paysage biblique. Cette rupture est délibérée et explicite. Le rocher, peint avec des 
couleurs chaudes assimilables à la terre et au bois, remplit l’espace de la toile. Son 
aspect massif prend plus d’importance que le saint entouré de ses symboles, dans un 
paysage dont le ciel s’assombrit jusqu’à devenir noir et étrange, voire inquiétant. Ce 
rocher, inhospitalier, pourrait donc finalement se révéler accueillant pour le 
personnage, dans une solitude et un environnement particulier, comme le souligne le 
titre, le désert. 

Lorsqu’il peint La Vierge aux rochers, Léonard de Vinci représente un paysage 
particulier à travers une scène religieuse : 
 

 
Fig. 2. Léonard de Vinci, La Vierge aux rochers (1483-1486) 

 

Dans ce paysage animé par les saillies des rochers, Vinci donne à voir l’aspect naturel 
qui se dégage des attitudes et des figures ainsi que la forte présence des éléments 
minéraux. Comparés aux architectures feintes et aux poses assez hiératiques des 
retables de cette époque, ces aspects sont novateurs. Les formes affilées des roches, la 
couleur et l’atmosphère froide et angoissante du dernier plan de l’œuvre attirent 
l’attention. Il ne s’agit pas d’un paysage agréable et accueillant pour une scène topique 
de Vierge à l’enfant, mais d’un décor surnaturel de caverne et de roches, d’eaux et de 



 8 

végétaux dont les personnages ne semblent pas tenir compte. Cela marque une 
nouveauté dans la peinture religieuse. Il s’agit même d’une composition totalement 
novatrice puisque cette toile est ambiguë et présente un décor surnaturel avec de l’eau 
et de la végétation au premier plan puis, une grotte et des roches au second plan. 

Si nous nous tournons vers la France, dans son œuvre Les quatre saisons ou le cours 
de l’Histoire, et notamment dans le détail que l’on nomme l’« Hiver », Poussin examine 
les effets des tourments de la nature, comme le montre cette scène d’une grande 
intensité dramatique : 
 

 
Fig. 3. Nicolas Poussin, L’Hiver (1660-1664) 

 

Dans cette partie de la toile, la catharsis dramatique d’une succession d’éléments et 
de plans narratifs rassemblés en un seul paysage conduit à une catharsis picturale. Les 
reliefs rocheux de cette œuvre constituent le support d’un moment narratif mêlant à la 
fois motifs naturels et présence humaine. La mise en scène de la fureur des passions 
est mêlée à l’intensité des éléments naturels sur le point de se déchaîner sur la terre et 
déjà en proie au déchaînement dans les cieux. Poussin propose sa vision du locus 
horridus, en s’inspirant du fait biblique mais en offrant un environnement rocailleux 
et de désolation, agité par une tempête effroyable. Toutefois, comme nous l’avons vu, 
ce lieu effrayant et intrinsèquement négatif peut également rassurer les personnages, 
les protéger et les accueillir en son sein, tel un refuge. 

À la lumière de ces trois œuvres, l’homme et la nature semblent être connectés par 
une médiation spirituelle rendue concrète et visible par les peintres. En fin de compte, 
les éléments naturels établissent un lien entre l’humain et le divin afin de transmettre 
des connaissances et des sentiments liés aux passages de la bible représentés dans ces 
toiles. Les rochers escarpés ou les grottes peu engageantes peuvent provoquer un 
déséquilibre dans le paysage et rattacher les personnages à un autre équilibre, un 



 9 

nouvel équilibre. Il s’agit d’une modification, d’une métamorphose des éléments de la 
nature et d’une nouvelle expérience du locus horridus. 

Dans la poésie espagnole du XVIIe siècle, le motif rocheux est notamment travaillé 
dans le poème d’Adrián de Prado, Canción Real a San Jerónimo (1616). Sur le thème 
de la retraite de saint Jérôme, le poète évoque tout au long du poème un lieu sauvage 
et inhospitalier, véritable désert imaginaire du « locus horridus », propice aux 
agressions physiques, un milieu foisonnant de vie dévoratrice, pour reprendre les 
termes de Pierre Civil6. Le poète livre une vision réaliste du paysage, dont il dessine les 
contours et les reliefs, dressant un « grand décor érémitique, baroque et pictural », 
selon Pauline Renoux-Caron7. Ce long poème, intitulé Canción del gloriosísimo 
Cardenal, y Doctor de la Iglesia San Gerónimo, donde se describe la fragosidad del 
desierto que habitaba, las facciones del santo, y el riguroso modo de su Penitencia8 
de 1616, est composé de 21 estancias et d’un remate. Suivant le modèle de la canción 
a la italiana et le schéma métrique et strophique des canciones de Garcilaso, le poète 
représente, en particulier dans la première partie, un espace désertique, où le motif 
rocheux dessine un paysage peu amène, un « univers aride et désolé »9. Or Ana Isabel 
Martinez10 souligne l’intérêt d’Adrián de Prado pour le monde symbolique, allégorique, 
issu de toute une tradition iconographique et picturale. 

Le motif rocheux apparaît dans chaque strophe et une palette lexicale variée est 
utilisée pour le désigner, comme « montes » et « riscos » dans les quatre premiers vers, 
puis « piedras », « peñas » et « peñascos » dans les vers suivants et enfin « la cueva » 
(v. 127-154, 225-266). Le mouvement est plutôt descendant mais il va de l’extérieur 
vers l’intérieur. D’une part, le changement de vocable permet de montrer avec quelle 
précision le poète utilise les mots afin de décrire le paysage qu’il donne à voir, un 
paysage qui fait penser aux toiles de Mantegna mais aussi de Joaquim Patinir. L’espace 
désertique offre un climat d’hostilité et ce lieu de pénitence correspond au topos du 
locus horridus dans lequel le saint mène son combat spirituel, luttant entre le corps et 
l’esprit. Toutefois, si l’élément rocheux semble s’ériger de manière antagonique, le roc 
et les rochers abritent des oiseaux et leur permettent de créer leur nid. Naît alors un 
contraste entre la stérilité du lieu aride et l’abri que constituent la falaise et les rochers 
pour ces oiseaux. Cette grotte est donc aussi une forme de sauvegarde physique pour 
le saint en pleine retraite psychique.  

Un changement d’atmosphère et de reliefs, symbole de violence et d’aridité apparaît 
à partir du vers 15. Comme le dit Ana Isabel Martínez : « las rocas se abren en 
profundas grietas, los escasos vegetales tienen ramas retorcidas, las aves anidan en 
riscos pelados […] »11. Les occurrences de « piedra », « peña », « pedernal », 
« risco », « roca » ou « espacio pedregoso » permettent de renforcer les effets visuels 
dans la construction du paysage.  Enfin, le mot « piedra » est utilisé de plusieurs 
manières dans cet extrait :  

 
6 Pierre CIVIL, Le milieu naturel en Espagne et Italie. Savoirs et représentations XVe-XVIIe siècle, 
Travaux du Centre de Recherche sur l’Espagne des XVIe et XVIIe siècles, CIVIL, Pierre, PEYREBONNE, 
Nathalie, RENOUX-CARON, Pauline (éd.), Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2011, p. 7-17. 
7 Formule de Karl VOSSLER employée dans son ouvrage La soledad en la poesía española, Madrid, 
Visor Libros, 2000 p. 192 citée par Pauline RENOUX-CARON dans « Locus horridus, locus orandi : 
l’espace désertique dans la Canción del gloriosísimo Cardenal [...] San Jerónimo (1616) de fray Adrián 
de Prado ». 
8 Ana Isabel MARTÍNEZ, « La difusión popular de la faceta eremita de San Jerónimo en el siglo XVII 
español », Via Spiritus, 2002, p. 149-151, URL: https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/3479.pdf. 
9 Ibid., p. 241. 
10 Ana Isabel MARTÍNEZ, art. cit., p. 161-169. 
11 Ibid. 

https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/3479.pdf


 10 

 
Señor, si tuve hecho piedra el pecho/con esta piedra ya, sin darle alivio,/carne le hago por sacar 
más medra;/y si en la piedra yo señal no he hecho/con lágrimas y llanto, como tibio,/basta que 
haga en mí señal la piedra./ya veis que no se arredra/de mi espalda mezquina/ la dura 
diciplina/y estrecha cota de un silicio tosco;/y que en aqueste yermo no conozco/sino el sustento 
que me da una enzina/por piedras que le tira el braço anciano,/ por tener siempre piedras en 
la mano. 

 

La métaphore de la pierre à la place du cœur est synonyme de résistance. Il s’agit de 
ne pas ressentir d’émotions ni de tenir compte des sentiments qui peuvent être 
présents, comme une négation de la nature humaine. L’auteur montre qu’il est 
impossible de rendre le (cœur du) personnage plus tendre, à l’image de la pierre qui 
est dure, par nature. Apparaît alors l’idée d’un écho, comme si la pierre résonnait en 
lui et lui correspondait. Le personnage est donc lui aussi, dur, froid, et sans pitié. Enfin, 
le mot « piedra » est plutôt utilisé comme un obstacle, physique ou métaphorique, sur 
le chemin de la vie, avec des connotations négatives associées à ce qu’il est impossible 
de changer, mais aussi à cette idée de difficulté et d'empêchement contre lesquels il 
faut lutter. Cela peut se rapprocher d’un certain mysticisme lié à l’imaginaire qui se 
développe dans et autour du locus horridus et des représentations du saint que nous 
avons vues. 

On retrouve également le motif rocheux comme obstacle chez Góngora, notamment 
dans la représentation poétique du paysage des Soledades (1613), où il établit un 
rapport étroit entre la diégèse et la nature. Mercedes Blanco parle même de 
« dramatisation du paysage »12, de dynamisme hyperbolique et d’agitation pathétique 
qui accompagnent ou amplifient celle des personnages. L’emploi singulier et la 
symbolique du lexique du paysage dans la « Soledad primera » apparaît en effet dès la 
Dédicace au Duc de Béjar. Les premiers vers font entrer le lecteur in medias res dans 
une nature hostile, aux obstacles difficilement franchissables pour le pèlerin : 
 

[…] muros de abeto, almenas de diamante,/bates los montes, que de nieve armados,/gigantes 
de cristal los teme el cielo,/donde el cuerno, del eco repetido,/fieras te expone, que al teñido 
suelo/muertas pidiendo términos disformes,/espumoso coral le dan al Tormes!13 

 

Dans les paysages de la « Soledad segunda », il est également question d’échelle des 
plans visuelle. Le fragment suivant rappelle l’idée d’obstacles à franchir par le 
personnage et le relief rocheux prend plusieurs formes : 
 

a pesar de mi edad, no en la alta cumbre/de aquel morro difícil (cuyas rocas/tarde o nunca 
pisaron cabras pocas,/y milano venció con pesadumbre),/sino desotro escollo al mar 
pendiente14. 

 

Mais dans le dialogue entre Micón et Lícidas, une nouvelle symbolique apparaît, 
faisant naître une tonalité métaphysique nouvelle dans l’œuvre : la pierre renvoie à la 
pérennité des éléments face au passage du temps sur l’homme à travers l’emploi de 
l’expression « el tiempo vuela », qui fait référence au « tempus fugit » de Virgile : 
 

 
12 Nature et paysages. L’émergence d’une nouvelle subjectivité à la Renaissance, p. 117-138,  
13 Cf. v. 6-12, URL : http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedc9aec-82b1-
11df-acc7-002185ce6064_2.html. 
14 v. 388-400. 

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedc9aec-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedc9aec-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html


 11 

(LÍCIDAS) Esta en plantas no escrita,/en piedras sí, firmeza honre Himeneo,/calzándole talares 
mi deseo,/que el tiempo vuela. Goza pues ahora/los lilios de tu aurora,/que al tramontar del Sol 
mal solicita/abeja aun negligente flor marchita15. 

 

Le temps renvoie à l’idée de la mort humaine opposée à l’éternité de la pierre. Or 
dans la réponse que Micón fait à Lícidas, le personnage tente de lui prouver le 
contraire :  
 

(MICÓN) Si fe tanta no en vano/desafía las rocas donde impresa/con labio alterno mucho mar 
la besa,/nupcial la califique tea luciente./Mira que la edad miente,/mira que del almendro más 
lozano/Parca es interïor breve gusano16. 

 

Il s’agit alors, ici, de dépasser la loi immuable de la nature en faisant fi du temps et 
de ce qui est inscrit dans la roche. On voit ainsi comment le motif donne lieu à une 
rupture. 

L’ensemble de ces exemples montre donc que le motif rocheux, intégré aux paysages 
horribles, apparaît sous des formes variées (la montagne, le rocher, la roche), et prend 
tout son sens dans le fil d’une trame narrative, dans l’expressivité d’une composition 
poétique, ou encore à travers les effets visuels recherchés par les artistes dans leurs 
tableaux. Dans les Églogues de Garcilaso de la Vega, il fait partie d’un paysage qui se 
transforme. Le lieu, perverti, négatif, devient un autre lieu. Dans La Galatea, le milieu 
naturel révèle un paysage-cauchemar inhospitalier pour les personnages, à travers une 
écriture suggestive et visuelle. Dans le Quichotte, ce motif, significatif et fonctionnel 
dans la trajectoire narrative, apparaît dans la description de lieux horribles, à travers 
un lexique sobre mais symbolique. Mantegna, avec son Saint Jérôme dans le désert, 
offre quant à lui une représentation moderne, mettant en valeur le motif rocheux dans 
un paysage biblique. Il crée ainsi une rupture en montrant un rocher finalement 
accueillant, comme le fait Léonard de Vinci, en lui associant l’iconique représentation 
de la Vierge à l’enfant. S’instaure ainsi une lutte entre bienveillance et malveillance, 
entre dangers et protection, ce que l’on voit chez Poussin qui propose sa propre vision 
du locus horridus sur fond biblique, soit le triomphe de la nature sur l’humain. Cette 
nature a priori hostile se retrouve également chez Adrián de Prado, qui renverse lui 
aussi les codes et motive de manière positive l’élément minéral. Enfin, à travers le motif 
rocheux, Góngora donne à réfléchir sur le temps qui passe, comme le fera Poussin, et 
nous offre une forme personnelle de memento mori.  

 
15 v. 598-604. 
16 v. 605-611. 



 12 

Bibliographie 

BEHAR, Roland, « Garcilaso de la Vega o la sugestión de la imagen », Poesía y pintura 
en el Siglo de Oro, Criticón, 2012, URL : 
https://journals.openedition.org/criticon/1303. 

 
BLANC, Jan, Daniel Arasse et la peinture hollandaise du XVIIe siècle, Paris, Revue 

Histoire, 2006 
 
BLANCO, Mercedes, « Lienzo de Flandes: las Soledades y el paisaje pictórico », 

Université de Reims, URL : 
https://www.upf.edu/todogongora/_pdf/Blanco_Lienzo_de_Flandes_Las_soleda
des_y_el_paisaje_pictoxrico.pdf. 

 
BROWN, Jonathan, El Triunfo de la pintura: sobre el coleccionismo cortesano en el 

siglo XVII, Madrid, Nerea, 1995 
—, Imágenes e ideas en la pintura española del siglo XVII, Madrid, Alianza Editorial, 

1995. 
 
BRUNON, Hervé, L’essor artistique et la fabrique culturelle du paysage à la 

Renaissance. Réflexions à propos de recherches récentes, Studiolo. Revue d'histoire 
de l'art de l'Académie de France à Rome, n° 4, Paris, Somogy éditions d’art, 2006. 

 
CANAVAGGIO, Jean, « La construction du paysage dans la Première Solitude de 

Gongora », in Michel COLLOT (éd.), Les enjeux du paysage, Bruxelles, Ousia, 1997. 
 
CALVO SERRALLER, Francisco, Teoría de la pintura del Siglo de Oro, Madrid, 

Cátedra, 1981. 
 
CERVANTES, Miguel de, Don Quijote de La Mancha, Francisco RICO (éd.), Madrid, 

Punto de lectura, 2012. 
—, Poesías completas. I, Viaje del parnaso y adjunta al Parnaso, Madrid, Clásicos 

Castalia, 1974. 
—, Galatea, el viaje al Parnaso y Obras dramáticas, Charleston, Nabu Press, éd. 

Primary Source, 2013. 
—, Los seis libros de Galatea, Tomo I, Libro Primero, 1784, Madrid. 
 
CIVIL, Pierre, Le milieu naturel en Espagne et Italie. Savoirs et représentations XVe-

XVIIe siècle, Travaux du Centre de Recherche sur l’Espagne des XVIe et 
XVIIe siècles, CIVIL, Pierre, PEYREBONNE, Nathalie, RENOUX-CARON, 
Pauline (éd.), Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2011. 

 
COPELLO, Fernando, « Los jardines del Quijote. En torno a la naturaleza en la novela 

cervantina », El Quijote en Buenos Aires, Centro Virtual Cervantes, Universidad de 
Tours, p. 47-63, URL : 
https://cvc.cervantes.es/Literatura/cervantistas/congresos/cg_2006/cg_2006_0
5.pdf.  

 
COURCELLES, Dominique de, Nature et paysages. L’émergence d’une nouvelle 

subjectivité à la Renaissance, Paris, Centre national de la recherche scientifique, 
Publications de l’École nationale des chartes, 2006. 

https://journals.openedition.org/criticon/1303
https://www.upf.edu/todogongora/_pdf/Blanco_Lienzo_de_Flandes_Las_soledades_y_el_paisaje_pictoxrico.pdf
https://www.upf.edu/todogongora/_pdf/Blanco_Lienzo_de_Flandes_Las_soledades_y_el_paisaje_pictoxrico.pdf
https://cvc.cervantes.es/Literatura/cervantistas/congresos/cg_2006/cg_2006_05.pdf
https://cvc.cervantes.es/Literatura/cervantistas/congresos/cg_2006/cg_2006_05.pdf


 13 

 
DUPOUEY, Paul, « Le temps chez Patinir, le paradoxe du paysage classique », 

Université Nancy II, 2008, URL : 
https://tel.archivesouvertes.fr/file/index/docid/467565/filename/LE_TEMPS_C
HEZ_PATINIR_le_paradoxe_du_paysage_classique_Paul_Dupouey_these_de_
doctorat.pdf.  

 
EGIDO, Aurora, Cervantes y las puertas del sueño, estudios sobre La Galatea, El 

Quijote, y El Persiles, Barcelone, Promociones y Publicaciones Universitarias, 1994. 
 
GARCILASO DE LA VEGA, Las Églogas, Madrid, Cátedra, 2012. 
 
GARROTE PÉREZ, Francisco, La naturaleza en el pensamiento de Cervantes, León, 

Editions Universidad Salamanca, 1997. 
 
GIES, David, T, The Cambridge history of Spanish literature, Cambridge University 

of Press, chap. 18: “Eighteenth-century Neoclassicism”, Philip Deacon, 2005. 
 
GÓNGORA, Luis de, Las Soledades, Madrid, Castalia, 1994. 
 
HUARD-BAUDRY Emmanuelle, « En torno a las Soledades: el abad de Rute y los 

lienzos de Flandes », Toulouse, Criticón, nº 114, 2002, URL : 
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/358141.  

 
LOMBARD, Jean, Peinture et société dans les Pays-Bas du XVIIe siècle. Essai sur le 

discours de l’histoire de l’art, Paris, L'Harmattan, 2001. 
 
MARTÍNEZ, Ana Isabel, « La difusión popular de la faceta eremita de San Jerónimo 

en el siglo XVII español », en Via Spiritus, 2002,  p. 158-159, URL : 
https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/3479.pdf. 

 
MUELA EZQUERRA, Julián, Le locus terribilis. Topique et expérience de l'horrible, 

Bern, Peter Lang, 2013. 
 
PEÑA ÁLVAREZ, Javier de la, Flores en la poesía española del Renacimiento y 

Barroco, Madrid, 2010, URL : http://eprints.ucm.es/10139/1/T31436.pdf. 
 
PEÑA GARAU AMENGUAL, Jaume, « El tratamiento del paisaje natural en el 

Quijote », en Actas del II Coloquio Internacional de la Asociación de Cervantistas, 
Barcelona, Anthropos, 1991. 

 
SILES, Jaime, El barroco en la poesía española. Concienciación lingüística y tensión 

histórica, Pampelune, EUNSA Editions, Université de Navarra, S.A., 2016. 
 
REDON, Odilon, « Le choix de la solitude. Parcours érémitiques dans les pays 

d'Occident », « Partir », Médiévales. 
 
REDONDO, Augustin, Otra manera de leer El Quijote. Historia, tradiciones 

culturales y literatura, Madrid, Castalia, 1997. 
 

https://tel.archivesouvertes.fr/file/index/docid/467565/filename/LE_TEMPS_CHEZ_PATINIR_le_paradoxe_du_paysage_classique_Paul_Dupouey_these_de_doctorat.pdf
https://tel.archivesouvertes.fr/file/index/docid/467565/filename/LE_TEMPS_CHEZ_PATINIR_le_paradoxe_du_paysage_classique_Paul_Dupouey_these_de_doctorat.pdf
https://tel.archivesouvertes.fr/file/index/docid/467565/filename/LE_TEMPS_CHEZ_PATINIR_le_paradoxe_du_paysage_classique_Paul_Dupouey_these_de_doctorat.pdf
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/358141
https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/3479.pdf
http://eprints.ucm.es/10139/1/T31436.pdf


 14 

SERVERA BAÑO, José, « El paisaje soñado en los trabajos de Persiles y Sigismundo », 
URL : http://cvc.cervantes.es/literatura/cervantistas/coloquios/cl_I/cl_I_28.pdf.  

—, Historia y antologia de la literatura española, URL : 
http://www.linguasport.com/LITERATURE/HALE%20%20PDF/HALE_2.pdf. 

 

http://cvc.cervantes.es/literatura/cervantistas/coloquios/cl_I/cl_I_28.pdf
http://www.linguasport.com/LITERATURE/HALE%20%20PDF/HALE_2.pdf

