I’Entre-dey;

Numeéro 15 (1) | juillet 2024

Le locus horridus en Espagne et en Italie :
les lieux effroyables dans les textes et les images (XVe-XVIIe siecles)

Montagnes et rochers dans la littérature et la peinture du
Siecle d’Or

Cécile DEVOS
Université Sorbonne Nouvelle Paris III, LECEMO

Résumé

Cette étude aborde le motif des montagnes et des rochers tel que le mettent en scéne
certaines représentations littéraires et picturales du locus horridus au cours du Siecle
d’Or espagnol. Comme nous nous attachons a le montrer, le locus horridus ne saurait
étre seulement le pendant antithétique du locus amoenus. Les éléments qui le
constituent occupent toujours une fonction spécifique dans ’économie méme de la
représentation. Dans les ceuvres sélectionnées, le motif rocheux peut étre 'image
extérieure dun relief, a la fois synecdoque de roche, de mont ou de montagne mais
renvoyer aussi a un lieu intérieur, une grotte ou une caverne. Cette considération
conduit a se demander comment le motif rocheux a alors été pensé et concu au sein du
locus horridus. A Tappui de ce point de réflexion sont analysées des stratégies
discursives, des procédés d’écriture poétique mais aussi un certain nombre
d’élaborations plastiques. S’interroger sur la portée du motif rocheux au coeur de lieux
terrifiants engage a en préciser sa valeur symbolique ou culturelle ainsi que ses
significations, a 'examiner aussi sous le prisme d’éventuelles ruptures et innovations
interprétatives.



Plan

Représentation du motif rocheux au cceur de lieux terrifiants : significations

Le motif rocheux : ruptures et innovations

Bibliographie



Si les travaux critiques consacrés au locus horridus sont peu nombreux, ils ont
toujours défini ce topos comme I’antithése ou le contrepoint du locus amoenus exploré
par Hernst René Curtius et l'ont qualifié de désagrément, d’« inamoenitas
décorative ». Or le locus horridus n’est pas seulement le pendant antithétique du locus
amoenus et les éléments de ce topos ne constituent pas uniquement I’habillage d’une
scene, mais ont aussi une fonction particulieére au sein des représentations. C’est ce que
nous nous proposons de montrer ici a travers I’étude du motif du rocher, relief qui peut
étre désigné ou représenté par la roche ou le rocher (pour la matiere), le mont ou la
montagne (image extérieure), mais aussi la grotte ou la caverne (image intérieure). A
partir d’'une sélection de textes et d'images espagnols mais aussi italiens et francais,
centrés sur des lieux hostiles et des paysages inquiétants, nous nous demanderons en
particulier comment le motif rocheux est concu au sein du locus horridus. 11 s’agira de
distinguer et d’étudier diverses modalités d’élaboration plastique de ce motif,
d’identifier leurs significations et de voir dans quelle mesure les artistes s’influencent
les uns les autres. Nous nous intéresserons ainsi, dans un premier temps, a la valeur
symbolique ou culturelle des représentations du motif rocheux au coeur de lieux
terrifiants puis, dans un second temps, nous examinerons ce motif particulier sous le
prisme d’éventuelles ruptures et innovations.

Représentation du motif rocheux au coeur de lieux terrifiants :
significations

Si différents lieux caractéristiques renvoient au locus horridus et sont méme
considérés comme des loci « classiques », comme I’enfer, la forét, la tempéte, une mer
déchainée ou le désert, le motif rocheux est rarement mentionné comme tel. Parmi les
éléments constitutifs de ce topos, générateur d’angoisse, de craintes, réservoir des
peurs des hommes, comme on peut le voir dans les écrits et les toiles du Siecle d’Or
espagnol, cet élément naturel n’est d’ailleurs pas celui qui est le plus étudié.

Prenons par exemple les Eglogas de Garcilaso de la Vega (1542), ou certains
passages présentent un décor effrayant, élaboré grace a l'utilisation d’'un vocabulaire
précis constituant un ensemble lexical au sein duquel nait une corrélation entre la
violence des sentiments des personnages et celle des éléments naturels. En effet, dans
la primera Egloga, 'auteur met en scéne un paysage peu améne. Dans la segunda
(v. 633) les grottes sont décrites comme des « fieras cavernas », et dans la tercera
(v. 242), on trouve un « monte cavernoso »'. Comme le confirme Christine Orobigt,
qui étudie le paysage garcilasien a travers les motifs de la crevasse, de la grotte, du
ravin et des enfers qui se trouvent dans les représentations des espaces chtoniens, un
certain aspect tellurique ressort de I'écriture de Garcilaso. La mort d’Elise dans la
primera Egloga (v.296-309) s’avere étre la « cause de la transformation du locus
amoenus en locus horridus. ». Les images, suggérées par un vocabulaire topique,
tissent un lien entre le tourment des sentiments des personnages et le déchainement
des éléments naturels. La temporalité en est troublée (le temps s’accélere), le lieu se
métamorphose et le passé heureux, perdu, amene le lecteur a arpenter les chemins
d’une nature peu accueillante.

Une autre ceuvre plonge le lecteur dans une représentation particuliere du lieu
effrayant : La Galatea (1585). Cervantés en livre une approche singuliere en

1 GARCILASO DE LA VEGA, Las Eglogas, Madrid, Catedra, 2012, p. 34



représentant un paysage-cauchemar. Le passage suivant (Fragment 1) évoque le
rapport entre le personnage d’Elicio et la nature :

Mientras que al triste lamentable acento/del mal acorde son del canto mio,/en Eco amarga de
cansado aliento/responde el monte, el prado, el llano, el rio,/demos al sordo y presuroso
viento/las quejas que del pecho ardiente y frio/salen a mi pesar, pidiendo en vano/ayuda al rio,
al monte, al prado, al llanoz2.

Deés les premiers vers chantés par Elicio, qui se plaint de ne pouvoir trouver de
réconfort aupres de la nature, le lecteur se retrouve face a une mise en scéne renforcée
par un jeu de répétitions des éléments constitutifs du paysage a la maniere d’une
litanie : « el monte, el prado, el llano, el rio ». On trouve ensuite :

Crece el humor de mis cansados ojos/las aguas de este rio, y de este prado/las variadas flores
son abrojos/y espinas que en el alma s’han entrado./No escucha el alto monte mis enojos,/y el
llano de escucharlos se ha cansado; /y asi, un pequerio alivio al dolor mio/no hallo en monte, en
llano, en prado, en rio.

On remarque que 'énumération est répétée deux fois, suivant un ordre de hauteur
décroissante, du relief le plus élevé — « el monte » — au relief le plus plat — « el rio » —
pour la premiere et la derniere répétition. Le premier et le dernier mots sont opposés
par nature, I'un connotant un aspect vertical, statique et solide, 'autre un aspect
horizontal, en mouvement et liquide. Ce qui aurait pu apparaitre, pour Elicio, comme
un locus amoenus, un milieu adjuvant et réconfortant pour ses malheurs, un réceptacle
de sa douleur et une oreille attentive pour 1'’épanchement de ses sentiments, se
présente plutot comme un locus horridus a la mesure de ses peines.

On retrouve cette souffrance associée au motif rocheux dans la premiere partie du
Quichotte (1605). En effet, Cervantes tisse une trame narrative dans laquelle les
personnages évoluent et se promeénent dans un paysage qui joue avec les frontiéres du
locus horridus et qui change de signification en fonction de la maniere dont sont
représentés certains éléments naturels. Dans le chapitre 20 de la premiere partie, Don
Quijote et Sancho, qui souffrent physiquement de « esta terrible sed que nos fatiga,
que, sin duda, causa mayor pena que la hambre », se retrouvent, de nuit, dans un
endroit dangereux et effrayant : « la escuridad de la noche no les dejaba ver cosa
alguna ». Or si ce paysage nocturne participe a la mise en place de I'inquiétude et de la
peur de I'inconnu, un autre lieu, plus significatif, appelle a 'aventure : « la cueva de
Montesinos ». Aux chapitres 22 et 23, la grotte est la parodie d’un lieu effrayant peuplé
d’animaux nocturnes et abritant le Mal. Toutefois, comme 'explique Aurora Egido,
Cervantes parvient a introduire dans la grotte des éléments contradictoires « de
la tradicion paradisiaca y de la infernal ». Le chapitre 51 marque la fuite et le
déshonneur de Leandra soulignés par le lexique suivant : « caminos », « bosques » et
« cueva de un monte ». La nature encadre cet événement mais la grotte est au coeur
du micro-récit puisque c’est bien dans cet espace que la jeune fille est retrouvée.

Dans Los trabajos de Persiles y Sigismunda (1617), le motif du rocher revét
différentes formes et fonctions. En analysant les effets de ce topique en lien avec cet
élément précis, on remarque que la roche apparait de maniere polymorphe.

2 Miguel de CERVANTES SAAVEDRA, Los seis libros de Galatea, Tomo I, Libro Primero, 1784, Madrid,
p. 1.



A la fois refuge pour le personnage et résidence des loups, le motif rocheux accueille
les personnages en son sein mais c’est également le lieu symbolique de I'horreur,
comme on peut le voir au chapitre cinq du premier tome :

Estando en esto, me parecio, por entre la dudosa luz de la noche, que la pefia que me seruia de
puerto se coronaua de los mismos lobos que en la marina auia visto, y que vno dellos -como es
la verdad- me dixo en voz clara y distinta y en mi propia lengua: «Espariol, hazte a lo largo, y
busca en otra parte tu ventura, si no quieres en esta morir hecho pedacos por nuestras viias y
dientes; y no preguntes quien es el que esto te dize, sino da gracias al cielo de que has hallado
piedad entre las mismas fieras».

Toutefois, en évoquant la « montana » au chapitre sept, Cervantes révele que
I'espace et le temps ne sont pas favorables aux personnages. Contrairement a la
« pefia » qui avait une fonction adjuvante, les « montarias » trompent les personnages
et apparaissent comme des leurres :

Respiré Auristela, cobro nueuo aliento Periandro; pero los demas que en las varcas yuan
quisieran mudarlas, entrandose en la naue, que, por su grandeza, mas sequridad de las vidas y
mas felice viage pudiera prometerles. En menos de dos horas se les encubrio la naue, a quien
quisieran seguir, si pudieran; mas no les fue possible, ni pudieron hazer otra cosa que
encaminarse a vna isla cuyas altas montanas, cubiertas de nieue, hazian parecer que estauan
cerca, distando de alli mas de seys leguas. Cerraua la noche, algo escura; picaua el viento largo
y en popa, que fue aliuio a los bracos, que, voluiendo a tomar los remos, se dieron priessa a
tomar la isla.

Au chapitre neuf, on trouve la méme description des montagnes enneigées de cette
ile : « pero no descubriés otra cosa que montaias y sierras de nieue ». Désertique,
peu engageant du point de vue des personnages et donc de la description qui en est
faite, ce lieu est un locus horridus, sans ame qui vive, de la plage aux montagnes. Deux
chapitres plus loin, le paysage est désertique et presque vide et cette absence témoigne
d’une hostilité naturelle dressée contre les personnages. L’accent est mis sur le fait que
ceux-ci ne se trouvent pas dans un contexte spatial agréable mais plut6t préjudiciable.
La hauteur des reliefs et la neige sont des dangers qu’ils ont pu expérimenter, et cela
se retrouve au chapitre 21, ou apparaissent « montanas » et « riscos ». Cette idée est
renforcée au chapitre vingt-trois dans lequel « los riscos », « las pefnias » et « las
montanas » sont réunis.

Dans cette ceuvre, le champ lexical du rocher a pour fonction de représenter
symboliquement un paysage plus rude. En effet, la dureté de la pierre évoque un milieu
naturel difficile d’acces, comportant des obstacles et symbolisant les épreuves par
lesquelles passent les personnages, qu’il s’agisse de roche, de rocher saillant et escarpé
ou de montagne (enneigée). Un lien s’établit donc inexorablement entre
Ienvironnement naturel, les qualités physiques de chaque élément et I'histoire dans
laquelle évoluent les protagonistes. La suggestion est au cceur de la représentation du
milieu naturel dans I’écriture de Cervantes, avec un paysage qui est traité de maniere
symbolique. Le motif du rocher jalonne et bouleverse le récit, accompagnant de cette
maniere 'univers narratif et les trajets des personnages.

3 « el barbaro Antonio ».



Le motif rocheux : ruptures et innovations

Comme nous allons le voir a présent, des le XVe siecle, notamment en Italie, mais
aussi, plus tard, en France, ainsi que dans I’Espagne du Siecle d’Or, certaines
représentations du motif rocheux ne sont pas nécessairement liées au locus horridus
ou ont du moins une fonction ambivalente, révélatrice de ruptures ou d’innovations.

En effet, la montagne, qui permet tout autant I'isolement du corps et la sauvegarde
de 'esprit, est a la fois a un lieu effrayant, salvateur et sacré dans 'Europe du XVe au
XVIIe siecle. Comme l'explique Gloria Bosse-Truche, elle est «le lieu biblique par
excellence : elle symbolise la présence de Dieu, la proximité avec le divin [...]. La
montagne est le lien entre le monde terrestre et le royaume de Dieu »4. Le mouvement
qui se dessine est toujours le méme, il est ascensionnel : le corps qui gravit la
montagne, comme dans la Divine Comédie de Dante, est associé a la montée de 'ame
vers les cieux. L'effort physique est aussi un effort mental et spirituel. Les personnages
ont affaire a « un lieu élevé et difficile d’acces [qui] implique 'idée d’effort a accomplir,
[...] souvent associée a la vertu »5.

Deés le milieu du XVe siecle, Andrea Mantegna (1431-1506), dans son ceuvre Saint
Jérome dans le désert, offre un paysage constitué d'un rocher imposant et travaillé, ou
apparait saint Jérome faisant pénitence, assis au premier plan.

4 Gloria BOSSE-TRUCHE, « La montagne comme motif emblématique » dans Le milieu naturel en
Espagne et en Italie, (ed. N. Peyrebonne et P. Renoux-Caron), « Travaux du Centre de Recherches sur
I'Espagne des XVI° et XVII° siécles » Paris, Presses de la Sorbonne Nouvelle, 2011, p. 220.

5 Ibid.



Il s’agit d'une représentation moderne mettant en valeur le motif rocheux dans un
paysage biblique. Cette rupture est délibérée et explicite. Le rocher, peint avec des
couleurs chaudes assimilables a la terre et au bois, remplit I’espace de la toile. Son
aspect massif prend plus d'importance que le saint entouré de ses symboles, dans un
paysage dont le ciel s’assombrit jusqu’a devenir noir et étrange, voire inquiétant. Ce
rocher, inhospitalier, pourrait donc finalement se révéler accueillant pour le
personnage, dans une solitude et un environnement particulier, comme le souligne le
titre, le désert.

Lorsqu’il peint La Vierge aux rochers, Léonard de Vinci représente un paysage
particulier a travers une scene religieuse :

Fig. 2. Léonard de Vinci, La Vierge aux rochers (1483-1486)

Dans ce paysage animé par les saillies des rochers, Vinci donne a voir I’'aspect naturel
qui se dégage des attitudes et des figures ainsi que la forte présence des éléments
minéraux. Comparés aux architectures feintes et aux poses assez hiératiques des
retables de cette époque, ces aspects sont novateurs. Les formes affilées des roches, la
couleur et 'atmosphere froide et angoissante du dernier plan de 'ceuvre attirent
lattention. Il ne s’agit pas d’un paysage agréable et accueillant pour une scene topique
de Vierge a I'enfant, mais d’'un décor surnaturel de caverne et de roches, d’eaux et de



végétaux dont les personnages ne semblent pas tenir compte. Cela marque une
nouveauté dans la peinture religieuse. Il s’agit méme d’'une composition totalement
novatrice puisque cette toile est ambigué et présente un décor surnaturel avec de I’eau
et de la végétation au premier plan puis, une grotte et des roches au second plan.

Sinous nous tournons vers la France, dans son ceuvre Les quatre saisons ou le cours
de 'Histoire, et notamment dans le détail que 'on nomme I’« Hiver », Poussin examine
les effets des tourments de la nature, comme le montre cette scéne d'une grande
intensité dramatique :

Fig. 3. Nicolas Poussin, L’Hiver (1660-1664)

Dans cette partie de la toile, la catharsis dramatique d’une succession d’éléments et
de plans narratifs rassemblés en un seul paysage conduit a une catharsis picturale. Les
reliefs rocheux de cette ceuvre constituent le support d'un moment narratif mélant a la
fois motifs naturels et présence humaine. La mise en scene de la fureur des passions
est mélée a I'intensité des éléments naturels sur le point de se déchainer sur la terre et
déja en proie au déchainement dans les cieux. Poussin propose sa vision du locus
horridus, en s’inspirant du fait biblique mais en offrant un environnement rocailleux
et de désolation, agité par une tempéte effroyable. Toutefois, comme nous I’avons vu,
ce lieu effrayant et intrinsequement négatif peut également rassurer les personnages,
les protéger et les accueillir en son sein, tel un refuge.

A la lumiére de ces trois ceuvres, 'homme et la nature semblent étre connectés par
une médiation spirituelle rendue concrete et visible par les peintres. En fin de compte,
les éléments naturels établissent un lien entre ’humain et le divin afin de transmettre
des connaissances et des sentiments liés aux passages de la bible représentés dans ces
toiles. Les rochers escarpés ou les grottes peu engageantes peuvent provoquer un
déséquilibre dans le paysage et rattacher les personnages a un autre équilibre, un



nouvel équilibre. Il s’agit d'une modification, d'une métamorphose des éléments de la
nature et d’'une nouvelle expérience du locus horridus.

Dans la poésie espagnole du XVIIe siecle, le motif rocheux est notamment travaillé
dans le poeme d’Adrian de Prado, Cancion Real a San Jerénimo (1616). Sur le theme
de la retraite de saint Jérome, le poete évoque tout au long du poéme un lieu sauvage
et inhospitalier, véritable désert imaginaire du « locus horridus », propice aux
agressions physiques, un milieu foisonnant de vie dévoratrice, pour reprendre les
termes de Pierre Civil®. Le poeéte livre une vision réaliste du paysage, dont il dessine les
contours et les reliefs, dressant un « grand décor érémitique, baroque et pictural »,
selon Pauline Renoux-Caron?. Ce long poeme, intitulé Cancion del gloriosisimo
Cardenal, y Doctor de la Iglesia San Gerénimo, donde se describe la fragosidad del
desierto que habitaba, las facciones del santo, y el riguroso modo de su Penitencia®
de 1616, est composé de 21 estancias et d'un remate. Suivant le modele de la cancion
a la italiana et le schéma métrique et strophique des canciones de Garcilaso, le poete
représente, en particulier dans la premiere partie, un espace désertique, ou le motif
rocheux dessine un paysage peu ameéne, un « univers aride et désolé »9. Or Ana Isabel
Martinez!° souligne I'intérét d’Adrian de Prado pour le monde symbolique, allégorique,
issu de toute une tradition iconographique et picturale.

Le motif rocheux apparait dans chaque strophe et une palette lexicale variée est
utilisée pour le désigner, comme « montes » et « riscos » dans les quatre premiers vers,
puis « piedras », « pefias » et « pefiascos » dans les vers suivants et enfin « la cueva »
(v. 127-154, 225-266). Le mouvement est plutot descendant mais il va de I'extérieur
vers I'intérieur. D une part, le changement de vocable permet de montrer avec quelle
précision le poete utilise les mots afin de décrire le paysage qu’il donne a voir, un
paysage qui fait penser aux toiles de Mantegna mais aussi de Joaquim Patinir. L’espace
désertique offre un climat d’hostilité et ce lieu de pénitence correspond au topos du
locus horridus dans lequel le saint méne son combat spirituel, luttant entre le corps et
Pesprit. Toutefois, si I’élément rocheux semble s’ériger de maniére antagonique, le roc
et les rochers abritent des oiseaux et leur permettent de créer leur nid. Nait alors un
contraste entre la stérilité du lieu aride et I'abri que constituent la falaise et les rochers
pour ces oiseaux. Cette grotte est donc aussi une forme de sauvegarde physique pour
le saint en pleine retraite psychique.

Un changement d’atmosphere et de reliefs, symbole de violence et d’aridité apparait
a partir du vers 15. Comme le dit Ana Isabel Martinez: « las rocas se abren en
profundas grietas, los escasos vegetales tienen ramas retorcidas, las aves anidan en
riscos pelados [...] »'. Les occurrences de « piedra », « pena », « pedernal »,
« TiSco », « roca » ou « espacio pedregoso » permettent de renforcer les effets visuels
dans la construction du paysage. Enfin, le mot « piedra » est utilisé de plusieurs
manieres dans cet extrait :

6 Pierre CIVIL, Le milieu naturel en Espagne et Italie. Savoirs et représentations XVe-XVIIe siecle,
Travaux du Centre de Recherche sur 'Espagne des XVIe et XVIIe siécles, CIVIL, Pierre, PEYREBONNE,
Nathalie, RENOUX-CARON, Pauline (éd.), Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2011, p. 7-17.

7 Formule de Karl VOSSLER employée dans son ouvrage La soledad en la poesia espariola, Madrid,
Visor Libros, 2000 p. 192 citée par Pauline RENOUX-CARON dans « Locus horridus, locus orandi :
I'espace désertique dans la Cancién del gloriosisimo Cardenal [...] San Jerénimo (1616) de fray Adrian
de Prado ».

8 Ana Isabel MARTINEZ, « La difusién popular de la faceta eremita de San Jerénimo en el siglo XVII
espafiol », Via Spiritus, 2002, p. 149-151, URL: https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/3479.pdf.

9 Ibid., p. 241.

10 Ana Isabel MARTINEZ, art. cit., p. 161-169.

u Jbid.



https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/3479.pdf

Serior, st tuve hecho piedra el pecho/con esta piedra ya, sin darle alivio,/carne le hago por sacar
mas medra;/y si en la piedra yo senial no he hecho/con lagrimas y llanto, como tibio,/basta que
haga en mi sefial la piedra./ya veis que no se arredra/de mi espalda mezquina/ la dura
diciplina/y estrecha cota de un silicio tosco; /y que en aqueste yermo no conozco/sino el sustento
que me da una enzina/por piedras que le tira el brago anciano,/ por tener siempre piedras en
la mano.

La métaphore de la pierre a la place du coeur est synonyme de résistance. Il s’agit de
ne pas ressentir d’émotions ni de tenir compte des sentiments qui peuvent étre
présents, comme une négation de la nature humaine. L’auteur montre qu’il est
impossible de rendre le (cceur du) personnage plus tendre, a 'image de la pierre qui
est dure, par nature. Apparait alors 'idée d’'un écho, comme si la pierre résonnait en
lui et lui correspondait. Le personnage est donc lui aussi, dur, froid, et sans pitié. Enfin,
le mot « piedra » est plutot utilisé comme un obstacle, physique ou métaphorique, sur
le chemin de la vie, avec des connotations négatives associées a ce qu’il est impossible
de changer, mais aussi a cette idée de difficulté et d'empéchement contre lesquels il
faut lutter. Cela peut se rapprocher d’un certain mysticisme lié a I'imaginaire qui se
développe dans et autour du locus horridus et des représentations du saint que nous
avons vues.

On retrouve également le motif rocheux comme obstacle chez Gongora, notamment
dans la représentation poétique du paysage des Soledades (1613), ou il établit un
rapport étroit entre la diégese et la nature. Mercedes Blanco parle méme de
« dramatisation du paysage »12, de dynamisme hyperbolique et d’agitation pathétique
qui accompagnent ou amplifient celle des personnages. L’emploi singulier et la
symbolique du lexique du paysage dans la « Soledad primera » apparait en effet dés la
Dédicace au Duc de Béjar. Les premiers vers font entrer le lecteur in medias res dans
une nature hostile, aux obstacles difficilement franchissables pour le pélerin :

[...] muros de abeto, almenas de diamante,/bates los montes, que de nieve armados,/gigantes
de cristal los teme el cielo,/donde el cuerno, del eco repetido,/fieras te expone, que al tefiido
suelo/muertas pidiendo términos disformes,/espumoso coral le dan al Tormes!3

Dans les paysages de la « Soledad segunda », il est également question d’échelle des
plans visuelle. Le fragment suivant rappelle I'idée d’obstacles a franchir par le
personnage et le relief rocheux prend plusieurs formes :

a pesar de mi edad, no en la alta cumbre/de aquel morro dificil (cuyas rocas/tarde o nunca
pisaron cabras pocas,/y milano vencié con pesadumbre),/sino desotro escollo al mar
pendiente4.

Mais dans le dialogue entre Micon et Licidas, une nouvelle symbolique apparait,
faisant naitre une tonalité métaphysique nouvelle dans ’ceuvre : la pierre renvoie a la
pérennité des éléments face au passage du temps sur ’'homme a travers 'emploi de
I’expression « el tiempo vuela », qui fait référence au « tempus fugit » de Virgile :

12 Nature et paysages. L'émergence d'une nouvelle subjectivité a la Renaissance, p. 117-138,

13 Cf. v.6-12, URL: http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedcgaec-82bi-
11df-acc7-002185ce6064 2.html.

14y, 388-400.

10


http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedc9aec-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/soledades--0/html/fedc9aec-82b1-11df-acc7-002185ce6064_2.html

(LICIDAS) Esta en plantas no escrita,/en piedras si, firmeza honre Himeneo,/calzandole talares
mi deseo,/que el tiempo vuela. Goza pues ahora/los lilios de tu aurora,/que al tramontar del Sol
mal solicita/abeja aun negligente flor marchita?s.

Le temps renvoie a I'idée de la mort humaine opposée a I’éternité de la pierre. Or
dans la réponse que Micon fait a Licidas, le personnage tente de lui prouver le
contraire :

(MICON) Si fe tanta no en vano/desafia las rocas donde impresa/con labio alterno mucho mar
la besa,/nupcial la califique tea luciente./Mira que la edad miente,/mira que del almendro mas
lozano/Parca es interior breve gusano®.

Il s’agit alors, ici, de dépasser la loi immuable de la nature en faisant fi du temps et
de ce qui est inscrit dans la roche. On voit ainsi comment le motif donne lieu a une
rupture.

L’ensemble de ces exemples montre donc que le motif rocheux, intégré aux paysages
horribles, apparait sous des formes variées (la montagne, le rocher, la roche), et prend
tout son sens dans le fil d'une trame narrative, dans I'expressivité d'une composition
poétique, ou encore a travers les effets visuels recherchés par les artistes dans leurs
tableaux. Dans les Eglogues de Garcilaso de la Vega, il fait partie d'un paysage qui se
transforme. Le lieu, perverti, négatif, devient un autre lieu. Dans La Galatea, le milieu
naturel révele un paysage-cauchemar inhospitalier pour les personnages, a travers une
écriture suggestive et visuelle. Dans le Quichotte, ce motif, significatif et fonctionnel
dans la trajectoire narrative, apparait dans la description de lieux horribles, a travers
un lexique sobre mais symbolique. Mantegna, avec son Saint Jéréme dans le désert,
offre quant a lui une représentation moderne, mettant en valeur le motif rocheux dans
un paysage biblique. Il crée ainsi une rupture en montrant un rocher finalement
accueillant, comme le fait Léonard de Vinci, en lui associant I'iconique représentation
de la Vierge a I'enfant. S’instaure ainsi une lutte entre bienveillance et malveillance,
entre dangers et protection, ce que I'on voit chez Poussin qui propose sa propre vision
du locus horridus sur fond biblique, soit le triomphe de la nature sur ’humain. Cette
nature a priori hostile se retrouve également chez Adridn de Prado, qui renverse lui
aussi les codes et motive de maniére positive I'élément minéral. Enfin, a travers le motif
rocheux, Gongora donne a réfléchir sur le temps qui passe, comme le fera Poussin, et
nous offre une forme personnelle de memento mori.

15v. 508-604.
16y, 605-611.

11



Bibliographie

BEHAR, Roland, « Garcilaso de la Vega o la sugestion de la imagen », Poesia y pintura
en el Siglo de Oro, Criticon, 2012, URL:
https://journals.openedition.org/criticon/1303.

BLANC, Jan, Daniel Arasse et la peinture hollandaise du XVIIe siecle, Paris, Revue
Histoire, 2006

BLANCO, Mercedes, « Lienzo de Flandes: las Soledades y el paisaje pictorico »,
Université de Reims, URL:
https://www.upf.edu/todogongora/ pdf/Blanco Lienzo de Flandes Las soleda
des v el paisaje pictoxrico.pdf.

BROWN, Jonathan, El Triunfo de la pintura: sobre el coleccionismo cortesano en el
siglo XVII, Madrid, Nerea, 1995
—, Imagenes e ideas en la pintura esparnola del siglo XVII, Madrid, Alianza Editorial,

1995.

BRUNON, Hervé, L'essor artistique et la fabrique culturelle du paysage a la
Renaissance. Réflexions a propos de recherches récentes, Studiolo. Revue d'histoire
de l'art de l'Académie de France a Rome, n° 4, Paris, Somogy éditions d’art, 2006.

CANAVAGGIO, Jean, « La construction du paysage dans la Premiere Solitude de
Gongora », in Michel COLLOT (éd.), Les enjeux du paysage, Bruxelles, Ousia, 1997.

CALVO SERRALLER, Francisco, Teoria de la pintura del Siglo de Oro, Madrid,
Catedra, 1981.

CERVANTES, Miguel de, Don Quijote de La Mancha, Francisco RICO (éd.), Madrid,
Punto de lectura, 2012.

—, Poesias completas. I, Viaje del parnaso y adjunta al Parnaso, Madrid, Clasicos
Castalia, 1974.

—, Galatea, el viaje al Parnaso y Obras dramaticas, Charleston, Nabu Press, éd.
Primary Source, 2013.

—, Los seis libros de Galatea, Tomo I, Libro Primero, 1784, Madrid.

CIVIL, Pierre, Le milieu naturel en Espagne et Italie. Savoirs et représentations XVe-
XVIIe siecle, Travaux du Centre de Recherche sur I'Espagne des XVIe et
XVlIlesiécles, CIVIL, Pierre, PEYREBONNE, Nathalie, RENOUX-CARON,
Pauline (éd.), Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2011.

COPELLO, Fernando, « Los jardines del Quijote. En torno a la naturaleza en la novela
cervantina », El Quijote en Buenos Aires, Centro Virtual Cervantes, Universidad de
Tours, p- 47-63, URL:
https://cve.cervantes.es/Literatura/cervantistas/congresos/cg 2006/cg 2006 0

5.pdf.

COURCELLES, Dominique de, Nature et paysages. L'émergence dune nouvelle
subjectivité a la Renaissance, Paris, Centre national de la recherche scientifique,
Publications de I’Ecole nationale des chartes, 2006.

12


https://journals.openedition.org/criticon/1303
https://www.upf.edu/todogongora/_pdf/Blanco_Lienzo_de_Flandes_Las_soledades_y_el_paisaje_pictoxrico.pdf
https://www.upf.edu/todogongora/_pdf/Blanco_Lienzo_de_Flandes_Las_soledades_y_el_paisaje_pictoxrico.pdf
https://cvc.cervantes.es/Literatura/cervantistas/congresos/cg_2006/cg_2006_05.pdf
https://cvc.cervantes.es/Literatura/cervantistas/congresos/cg_2006/cg_2006_05.pdf

DUPOUEY, Paul, « Le temps chez Patinir, le paradoxe du paysage classique »,
Université Nancy II, 2008, URL:
https://tel.archivesouvertes.fr/file/index/docid/467565/filename/LE TEMPS C
HEZ PATINIR le paradoxe du paysage classique Paul Dupouey these de

doctorat.pdf.

EGIDO, Aurora, Cervantes y las puertas del sueno, estudios sobre La Galatea, El
Quijote, y El Persiles, Barcelone, Promociones y Publicaciones Universitarias, 1994.

GARCILASO DE LA VEGA, Las Eglogas, Madrid, Catedra, 2012.

GARROTE PEREZ, Francisco, La naturaleza en el pensamiento de Cervantes, Ledn,
Editions Universidad Salamanca, 1997.

GIES, David, T, The Cambridge history of Spanish literature, Cambridge University
of Press, chap. 18: “Eighteenth-century Neoclassicism”, Philip Deacon, 2005.

GONGORA, Luis de, Las Soledades, Madrid, Castalia, 1994.
HUARD-BAUDRY Emmanuelle, « En torno a las Soledades: el abad de Rute y los

lienzos de Flandes », Toulouse, Criticon, n°114, 2002, URL:
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/358141.

LOMBARD, Jean, Peinture et société dans les Pays-Bas du XVIIe siécle. Essai sur le
discours de Uhistoire de Uart, Paris, L'Harmattan, 2001.

MARTINEZ, Ana Isabel, « La difusién popular de la faceta eremita de San Jerénimo
en el sigloXVII espanol», en Via Spiritus, 2002, p.158-159, URL:
https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/3479.pdf.

MUELA EZQUERRA, Julian, Le locus terribilis. Topique et expérience de l'horrible,
Bern, Peter Lang, 2013.

PENA ALVAREZ, Javier de la, Flores en la poesia espafiola del Renacimiento y
Barroco, Madrid, 2010, URL : http://eprints.ucm.es/10139/1/T31436.pdf.

PENA GARAU AMENGUAL, Jaume, « El tratamiento del paisaje natural en el
Quijote », en Actas del II Coloquio Internacional de la Asociaciéon de Cervantistas,
Barcelona, Anthropos, 1991.

SILES, Jaime, El barroco en la poesia espaiiola. Concienciacion lingiiistica y tension
historica, Pampelune, EUNSA Editions, Université de Navarra, S.A., 2016.

REDON, Odilon, « Le choix de la solitude. Parcours érémitiques dans les pays
d'Occident », « Partir », Médiévales.

REDONDO, Augustin, Otra manera de leer El Quijote. Historia, tradiciones
culturales y literatura, Madrid, Castalia, 1997.

13


https://tel.archivesouvertes.fr/file/index/docid/467565/filename/LE_TEMPS_CHEZ_PATINIR_le_paradoxe_du_paysage_classique_Paul_Dupouey_these_de_doctorat.pdf
https://tel.archivesouvertes.fr/file/index/docid/467565/filename/LE_TEMPS_CHEZ_PATINIR_le_paradoxe_du_paysage_classique_Paul_Dupouey_these_de_doctorat.pdf
https://tel.archivesouvertes.fr/file/index/docid/467565/filename/LE_TEMPS_CHEZ_PATINIR_le_paradoxe_du_paysage_classique_Paul_Dupouey_these_de_doctorat.pdf
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/358141
https://ler.letras.up.pt/uploads/ficheiros/3479.pdf
http://eprints.ucm.es/10139/1/T31436.pdf

SERVERA BANO, José, « El paisaje sofiado en los trabajos de Persiles y Sigismundo »,
URL : http://cve.cervantes.es/literatura/cervantistas/coloquios/cl I/cl 1 28.pdf.

—, Historia 'y antologia de la literatura  espanola, URL:
http://www.linguasport.com/LITERATURE/HALE%20%20PDF/HALE 2.pdf.

14


http://cvc.cervantes.es/literatura/cervantistas/coloquios/cl_I/cl_I_28.pdf
http://www.linguasport.com/LITERATURE/HALE%20%20PDF/HALE_2.pdf

