
 1 

 
 
 

Numéro 18 (3) décembre 2025 
_____________________________________________________ 

 
La fabrique de l’espace médiéval et moderne dans la fiction et les arts 

contemporains (Europe, XIXe-XXIe s.) 
_____________________________________________________ 

 

La fabrique de l’espace dans quelques contes et légendes 
littéraires et populaires de l’Estrémadure et de la Navarre : 

promenades dans les ruines 
 

Xavier ESCUDERO 
Université d’Artois, Textes & Cultures, UR 4028 

 
 
Résumé 
Les contes et légendes populaires de la région de l’Estrémadure et de la Navarre 
espagnole, pour certains relayés par la plume d’auteurs romantiques ou contemporains 
ou leur servant de substrat textuel et culturel, comme chez Gustavo Adolfo Bécquer ou 
chez Gonzalo Hidalgo Bayal, établissent un rapport à l’espace entre référentialité 
concrète et déploiement d’un imaginaire symbolique. L’écrivain ou le collecteur de 
récits de tradition orale deviennent ainsi des promeneurs-explorateurs dans les ruines 
ou dans la mémoire géographique et historique afin de créer un lien secret, intime, 
entre un « présent vivant » et un « passé en miettes ». 
 
Resumen 
Los cuentos y leyendas populares de la región de Extremadura y Navarra, algunos 
de ellos transmitidos por la pluma de autores románticos o contemporáneos o 
utilizados como sustrato textual y cultural, como en el caso de Gustavo Adolfo 
Bécquer o Gonzalo Hidalgo Bayal, tejen una relación con el espacio entre una 
referencialidad concreta y despliegue de un imaginario simbólico. El escritor o el 
recopilador de relatos de tradición oral se convierten así en exploradores-viajeros 
por las ruinas o por la memoria geográfica e histórica con el fin de crear un vínculo 
secreto e íntimo entre un «presente vivo» y un «pasado en pedazos». 
 
Mots-clés : Légende, conte, Gustavo Adolfo Bécquer, Gonzalo Hidalgo Bayal, espaces, 
imaginaire, reconstruction 
 
Palabras clave: Leyenda, cuento, Gustavo Adolfo Bécquer, Gonzalo Hidalgo Bayal, 
espacios, imaginario, reconstrucción 
 
  



 2 

Plan 

Introduction 

Reconstruire le château et le palais : entre espace historique et espace 
légendaire 

La torsion du réel ou l’entorse du conte à la géographie concrète : de la 
promenade au parcours d’aventure 

Conclusion 

Bibliographie 



 3 

  



 4 

Introduction 

Selon Gaston Bachelard dans La poétique de l’espace (1957), l’espace sert à 
« comprimer » le temps, à le fixer et la mémoire est « une suite de fixations dans des 
espaces »1. L’espace fait la mémoire et le lieu est mémoire, le lieu est lien. Et « dans le 
souvenir retrouvé par la rêverie »2, l’espace, même disparu, est reconstruit : « C’est par 
l’espace, c’est dans l’espace que nous trouvons les beaux fossiles de durée concrétisés 
par de longs séjours »3. L’espace historicisé dans le conte et dans la légende populaire 
espagnols migre et établit des passerelles avec celui du conte et de la légende littéraires 
ainsi que dans le roman contemporain. L’espace est sans cesse renouvelé, reconstruit, 
déplacé, réagencé que ce soit dans les contes et légendes populaires de la région de 
l’Estrémadure ou dans les récits de Gustavo Adolfo Bécquer ou, au XXIe siècle, ceux de 
Gonzalo Hidalgo Bayal. 

C’est pourquoi, nous nous proposons d’aborder, en premier lieu, comment le travail 
de recomposition de l’espace mythique et/ou historique du château, rappelé par ses 
ruines, voire celles du palais, rétablit un lien entre le « passé en miettes » et le « présent 
vivant » (Bachelard) dans ces différents récits. Puis, nous verrons que la recréation de 
l’espace dans les contes et légendes espagnols crée une torsion ou une entorse à la 
géographie concrète, entre désir de fidélité au paysage observé, arpenté et déréalisation 
de la cartographie et des parcours proposés. 

Reconstruire le château et le palais : entre espace historique et 
espace légendaire 

 
Fig. 1. Aureliano de Beruete, Atalaya de Torrelodones, vers 1899 

 

 
1 Gaston BACHELARD, La poétique de l’espace, Paris, PUF, 2020, p. 61. 
2 Ibid., p. 63. 
3 Ibid., p. 62. 



 5 

Ce tableau (Fig. 1) de l’artiste paysagiste fin-de-siècle, Aureliano de Beruete (1845-
1912), chez qui l’écrivain Azorín voyait le peintre de sa génération (celle de 1898), 
représente les ruines de la tour de guet de Torrelodones située dans la chaîne de 
montagne de Guadarrama en Castille, inscrivant dans un paysage de montagne cette 
trace visible du passé – cette tour a été reconstruite à partir de 1920. L’artiste se 
propose de rendre ces vestiges vivants, d’une part, par la vue, certes lointaine, mais à 
hauteur du regard, et, d’autre part, par la présence au sommet de la tour des élèves du 
peintre (Aureliano de Beruete était professeur à l’Institut Libre d’Enseignement) : les 
ruines de la tour de guet sont associées à un espace vivant, habité, de transmission du 
savoir et métaphorisent ce savoir en construction qui passe par l’étude du passé. 

S’il est bien, en effet, un espace historique concret associé à l’imaginaire médiéval, 
symbole de « protection » et de « transcendance »4 selon le Dictionnaire des symboles, 
c’est le château, siège de situations narratives dans les contes populaires et légendes de 
tradition orale ou littéraires. Le château en ruines (Fig. 2) est, en outre, cet élément 
du paysage qui interpelle justement le promeneur dans la légende populaire recréée, 
réécrite, par l’écrivain et poète romantique Gustavo Adolfo Bécquer (1836-1870) 
intitulée « La cueva de la mora », publiée le 16 janvier 1863 dans le journal madrilène 
El Contemporáneo. Le récit de Bécquer s’inspire de la situation narrative de la légende 
éponyme de La Rioja, contextualisée à l’époque de l’émirat de Cordoue 
d’Abderrahmane XI, et qui raconte l’histoire d’un amour tragique entre Zara, la fille du 
seigneur musulman de Cervera del Río Alhama, et Fortún, un jeune homme basque, 
fils de Hernán, puissant chef militaire à la solde de Ramiro I des Asturies. Bécquer 
reprend les invariants de la tradition populaire et légendaire de l’époque médiévale de 
la Conquête et de la Reconquête de la péninsule Ibérique. Depuis l’établissement des 
thermes de Fitero en Navarre où il séjourne, il distingue dans le paysage qui lui fait 
face les ruines d’un château, immédiatement identifié à l’époque de la reconquista 
chrétienne. L’attention portée aux vestiges recouverts en partie par la végétation est 
corroborée par le soin parfaitement condensé avec lequel le narrateur reconstruit, mot 
après mot, le château détruit en utilisant une terminologie à la fois générale et précise 
propre à la technique architecturale d’une forteresse : 
 

Des murailles, il ne reste que quelques vestiges en ruines ; les pierres de l’échauguette sont 
tombées les unes sur les autres dans les douves et les ont complètement aveuglées ; sur la place 
d’armes poussent des ronces et des ajoncs ; partout où l’on porte le regard, on ne voit que des arcs 
brisés, des pierres de taille sombres et délabrées : ici, un mur de barbacane, avec du lierre qui 
pousse entre ses fissures ; là, un donjon, encore debout comme par miracle ; plus loin, les piliers 
de mortier, avec les anneaux de fer qui soutiennent le pont levis. 
 
De los muros no quedan más que algunos ruinosos vestigios; las piedras de la atalaya han caído 
unas sobre otras al foso y lo han cegado por completo; en el patio de armas crecen zarzales y 
matas de jaramago; por todas partes adonde se vuelven los ojos, no se ven más que arcos rotos, 
sillares oscuros y carcomidos: aquí, un lienzo de barbacana, entre cuyas hendiduras nace la 
hiedra; allí, un torreón que aún se tiene en pie como por milagro; más allá, los postes de 
argamasa con las anillas de hierro que sostienen el puente colgante5. 

 

 
4 Jean CHEVALIER et Alain GHEERBRANT (dir.), Dictionnaire des symboles, Paris, Éditions Robert 
Laffont, 1982, p. 216. 
5 Gustavo Adolfo BÉCQUER, « La cueva de la mora », Leyendas. Apuntes para una novela, « Fitero y 
Gustavo Adolfo Bécquer », Fundación para la conservación del patrimonio histórico de Navarra, 2007, 
p. 51. 



 6 

Ces différents éléments concrets, fiables, rendent ainsi plausible et vraisemblable 
l’évocation spatiale forcément partielle du château en ruines de Fitero dont voici une 
vue actuelle : 
 

 
Fig 2. Ruines du château de Tudején (Fitero, Navarre) 

 

La configuration stéréotypée de l’espace recréé par Bécquer fait du château un 
« médiévotype », selon la formule de Jean-Pierre Leduc-Adine, c’est-à-dire « un 
élément structurel de la médiévité » capable de fabriquer « l’effet d’une réalité 
historique qui, en fait, très souvent, peut n’avoir jamais existé »6. Ainsi que le précise 
Pascale Auraix-Jonchière dans « Les châteaux littéraires au XIXe siècle : une poétique 
de l’entre-deux » : 
 

Il n’est donc pas étonnant que cet espace soit le milieu idéal pour faire émerger le rêve et la poésie : 
le château, ancienne fortification, devient perméable à toutes les sollicitations de l’imaginaire et 
s’ouvre à un au-delà en partie fantasmatique, qu’il permet de faire revivre. […] En fait, ouvert sur 
le passé, le château l’est surtout à la sensibilité créatrice. […] Objet déshistoricisé, dans le sens où 
il n’est plus le reflet fidèle d’une époque, le château devient citadelle de l’écriture […]7. 

 

Par l’analyse du terrain, la recherche réalisée par le narrateur et, enfin, par 
l’anamnèse du récit élaboré, le château, de l’état de ruines initial dans lequel il est dans 
le présent de la narration, retrouve son épaisseur matérielle et sa splendeur du passé, 
par le truchement de l’imagination, du verbe et du discours. Souhaitant 
immédiatement se plonger dans le monde du passé et dans le souvenir des lieux, 

 
6 Jean-Pierre LEDUC-ADINE, Le Moyen Âge et le XIXe : le mirage des origines, cité par Pascale 
AURAIX-JONCHIÈRE dans « Les châteaux littéraires au XIXe siècle : une poétique de l’entre-deux », 
in Pascale AURAIX-JONCHIERE et Alain MONTANDON (éd.), Poétique des lieux, Presses Clermont 
Ferrand, Presses Universitaires Blaise Pascal, 2004, p. 251. 
7 Ibid., p. 261. 



 7 

l’auteur découvre un passage souterrain abandonné (qui donne le titre à la leyenda) 
(Fig. 3) créant immédiatement ce lien au passé qu’il s’emploie à reconstruire, de ce 
fait, instantanément. 
 

 
Fig. 3. Cueva de la mora, Fitero, Navarra 

 

Le promeneur veut rentrer dans ce souterrain, et, symboliquement, en un 
mouvement de regressus ad uterum, remonte à l’origine, ici, d’un lieu chargé d’histoire 
et de légende, « [s]i bien que l’écriture des lieux est invention de nouveaux lieux, à 
l’issue d’un triple processus d’esthétisation, d’intériorisation et de poétisation. Car le 
poète, dont la voix surgit d’un « entre-lieu », est un passeur de frontières »8, peut-on 
ajouter avec les mots de Pascale Auraix-Jonchière et d’Alain Montandon dans Poétique 
des lieux. Le souterrain est le lieu caché, tellurique, endroit des secrets, des mystères, 
un lieu archétypal, à l’instar du château auquel il est relié telle une artère à son cœur. 
« La cueva de la mora » devient le récit métatextuel de l’accès au passé par la recherche 
sur le terrain où anthropologie, histoire et littérature s’allient dans cette catégorie de 
pensée qu’est le lieu. Par l’écriture et la recomposition verbale resurgit le passé du lieu 
du château en ruines dont la porte d’entrée se fait donc par une grotte. La caverne est 
aussi, selon le Dictionnaire des symboles, « le lieu de naissance et de la régénération ; 
de l’initiation aussi, qui est une nouvelle naissance »9. L’ouverture du passage 
souterrain qu’il a découvert est proche de la rivière Alhama, affluent de l’Èbre. Ainsi, 
le narrateur, acteur et auteur de cette recherche, veut signaler que l’écriture elle-même 
permettra de remonter le cours du temps pour reconstituer le passé. La rencontre de 
l’auteur avec un ouvrier agricole qui entretient les vignes alentour déclenche un 
échange verbal et le narrateur se fait alors transcripteur, collecteur de récits de 
tradition orale. C’est par la parole et l’espace des mots, comme il advient chez tous les 

 
8 P. AURAIX-JONCHIERE, A. MONTANDON, Poétique des lieux, op. cit., quatrième de couverture. 
9 J. CHEVALIER, A. GHEERBRANT (dir.), Dictionnaire des symboles, op. cit., p. 183. 



 8 

folkloristes (les frères Grimm, Antonio Machado « Demófilo », José Sendín Blázquez, 
Ricardo Hernández de Soto, par exemple), que le passé refait surface : le narrateur-
transcripteur, prenant le relais de la voix du paysan, élabore et poétise la matière 
première de la légende populaire. L’imaginaire populaire devient littéraire à cette 
période de l’histoire où le courant romantique s’intéresse aux civilisations lointaines 
ou au passé reculé, notamment moyenâgeux. En tant que romantique, effectivement, 
Bécquer est attiré par le Moyen-Âge, une époque délaissée par le siècle des Lumières 
mais qui « séduit manifestement les romantiques en offrant à leur imaginaire de vastes 
ressources […], le Moyen Âge, époque d’instabilité, de crises, de mœurs violentes »10. 
L’écriture annule ainsi les frontières temporelles et par elle s’accomplit l’acte de 
transmutation ou de migration spatiale, un déplacement (ou paratopie, selon le terme 
de Dominique Maingueneau). L’écriture ou la parole s’installent dans une trans-
spatialité à partir d’un présent, pivot des observations du créateur ou de sa collecte 
d’informations. Et chaque lecture de la légende renouvellera cette action de 
reconstruction spatiale, actualisera son contenu, le perpétuera car chaque acte de 
lecture est « le principe d’une nouvelle genèse, celle de sa réalisation historique »11. 
La recomposition du passé moyenâgeux s’appuie sur des éléments concrets du réel et 
la découverte du passage secret est rendue plausible, d’abord, par le lexique de la 
construction militaire : 
 

Ce n’est pas sans une certaine crainte que je séparai les branches qui couvraient l’entrée de ce qui 
me semblait être une grotte formée par la nature et qui, après avoir fait quelques pas, me parut 
être un passage souterrain s’enfonçant profondément. 
Ne pouvant pénétrer jusqu’au fond, qui se perdait dans l’ombre, je me bornai à observer 
attentivement les particularités de la voûte et du sol, qui me parurent s’élever comme de grandes 
marches dans la direction de la hauteur du château dont j’ai déjà parlé, et dans les ruines duquel 
je me rappelai alors avoir vu un puits aveugle. Sans doute avais-je découvert un de ces chemins 
secrets si fréquents dans les ouvrages militaires de l’époque, qui devaient servir à faire de fausses 
issues ou à aller chercher, pendant le siège, l’eau du fleuve qui coule juste là à côté… 
 
No sin mi poquito de temor separé el ramaje que cubría la entrada de aquello que me pareció 
cueva formada por la Naturaleza y que, después que anduve algunos pasos, vi era un 
subterráneo abierto a pico. 
No pudiendo penetrar hasta el fondo, que se perdía entre las sombras, me limité a observar 
cuidadosamente las particularidades de la bóveda y del piso, que me pareció que se elevaba 
formando como unos grandes peldaños en dirección a la altura en que se halla el castillo de que 
ya he hecho mención, y en cuyas ruinas recordé entonces haber visto una poterna cegada. Sin 
duda había descubierto uno de esos caminos secretos tan comunes en las obras militares de 
aquella época, el cual debió de servir para hacer salidas falsas o coger, estando sitiados, el agua 
del río que corre allí inmediato...12 

 

Dans la légende de Bécquer, les vestiges sont intégrés à un paysage naturel minéral 
et végétal (l’entrée de la grotte est pleine de broussailles) permettant la rencontre du 
« passé en miettes » et du « présent vivant »13, point de départ de l’émoi contemplatif 
du promeneur. Pour continuer avec Alain Montandon, « [l]a rêverie du promeneur est 
ainsi alimentée de tout un imaginaire de la ruine [favorisant] l’évocation 
rétrospective »14. On peut parler d’un espace naturel historicisé, par la construction, 

 
10 Isabelle DURAND-LE GUERN, Le Moyen Âge des romantiques, Rennes, Presses universitaires de 
Rennes, 2001, p. 83. 
11 Maurice BLANCHOT, L’espace littéraire, Paris, Gallimard, 1988, p. 272. 
12 G. A. BÉCQUER, op. cit., p. 52-53. 
13 A. MONTANDON, op. cit., p. 181. 
14 Ibid., p. 182. 



 9 

sur une montagne, près d’une rivière, d’un lieu où prirent place des combats, par 
exemple. Par conséquent, un lieu lié à l’histoire des évènements passés : 
 

Face à l’établissement thermal de Fitero, sur des rochers tombant à pic, au pied desquels coule la 
rivière Alhama, on peut encore voir les vestiges abandonnés d’un château arabe, célèbre à l’époque 
faste et glorieuse de la Reconquête, pour avoir été le théâtre de grands et mémorables exploits 
[…]. 
 
Frente al establecimiento de baños de Fitero, sobre unas rocas cortadas a pico, a cuyos pies 
corre el río Alhama, se ven todavía los restos abandonados de un castillo árabe, célebre en los 
fastos gloriosos de la Reconquista, por haber sido teatro de grandes y memorables hazañas 
[…]15. 

 

La recomposition de l’espace passe par un « script d’usage » (Jouve) : la situation 
narrative est celle d’un chevalier chrétien tombé aux mains des Arabes, libéré en 
échange d’une forte rançon. De ce séjour dans les oubliettes, il en revient bouleversé 
par la beauté de la fille de l’alcade, dont il tombe éperdument amoureux, un amour 
correspondu. Ainsi, la reconquête du château est aussi celle de l’amour : le chevalier 
entreprend de reprendre le château aux mains du père, chef militaire arabe, pour revoir 
l’objet de son fol amour, dit le texte, qui le mènera vers une fin funeste. En effet, la fin 
tragique de la légende de « La cueva de la mora » est celle de ces deux amants partis se 
réfugier dans le souterrain après que le chevalier a reçu, à travers la barbacane, un coup 
d’épée fatal. Sa promise mourra traversée d’une flèche. La recréation du siège et de 
l’assaut du château rejoint les caractéristiques basiques et répandues historiquement : 
 

Voyant l’inutilité de leurs efforts, les Maures se contentèrent de l’encercler étroitement afin 
d’affamer ses défenseurs et les faire capituler. 
 
Los moros se limitaron, viendo la inutilidad de sus esfuerzos, a cercarlo estrechamente para 
hacer capitular por hambre a sus defensores16. 

 

Le siège d’un château est le meilleur moyen pour finir par faire plier ses occupants 
en coupant l’accès à l’eau et à l’approvisionnement. Le souterrain, la grotte ou la 
caverne, sont associés à des lieux de transformation, ici, de la catharsis ou du 
purgatoire de l’amour qui se double d’une conversion religieuse (la princesse 
mauresque accepte, à son dernier soupir, le baptême donné par son amant agonisant, 
en recevant l’eau du fleuve). Chez Bécquer, l’espace intérieur ou imaginaire du cœur, 
matérialisé par le château et ses réseaux ou artères souterraines, rejoint celui de la foi 
et de la religion par la voie de la conversion ou du baptême transformant le visible 
(l’eau) en l’invisible d’une croyance, d’une renaissance intérieure, intime, ici par 
l’action de la parole. Les deux trouvent la mort près du fleuve qui dit, certes, le passage 
inéluctable du temps, mais signifie aussi que le flot ininterrompu du récit perpétuera 
la mémoire de cette histoire tragique d’autant plus qu’ils reviennent, la nuit, hanter ces 
lieux. La nuit est apparition du « tout a disparu »17. Le fantôme incarne le lien avec le 
passé, une volonté sensible de perpétuer par le fantastique la mémoire : « […] 
l’invisible est alors ce que l’on ne peut cesser de voir, l’incessant qui se fait voir. Le 
« fantôme » est là pour dérober, apaiser le fantôme de la nuit »18. Les revenants, qui 
sont l’au-delà autonome du récit, perpétuent l’œuvre de recréation, les rumeurs de la 

 
15 G. A. BÉCQUER, op. cit., p. 51. 
16 Ibid., p. 57. 
17 M. BLANCHOT, op. cit., p. 213. 
18 Ibid., p. 213-214. 



 10 

légende dans le présent. La légende de Bécquer et, plus largement, les récits de 
tradition orale s’ancrent dans une dynamique de perpétuation de la mémoire 
historique et collective, « la mémoire des peuples »19. De la nuit du passé, matérialisée 
par l’espace de la grotte ou du tunnel souterrain, surgit le jour de la remémoration, du 
recouvrement de l’espace oublié, caché. La nuit, le passé, est ce que le jour, le présent, 
veut s’approprier : « la nuit est aussi l’essentiel qu’il ne faut pas perdre, mais 
conserver »20. 

Tel un spectre agissant, l’écriture ou l’oralité du conte et de la légende reviennent 
hanter le présent du lecteur ou de l’auditeur pour le révéler au passé et à l’Histoire. 
L’écrivain-archéologue ou ethnologue, le conteur, fabriquent l’histoire d’un espace en 
se documentant à la source orale d’abord (la collecte des récits auprès des gens du cru, 
des locaux), puis par l’élaboration d’un espace textuel fixant le souvenir du récit 
raconté, entendu. Les ruines d’un paysage métaphorisent le devenir de l’histoire ou de 
la littérature, menacées de destruction, de disparition, de transformation par l’action 
abrasive du temps. Le créateur est là pour restaurer ces lieux, s’engageant dans une 
relation profonde de relecture du paysage ou des textes : le récit fait œuvre de 
restauration. L’œuvre du temps n’est, de ce fait, pas achevée et s’inscrit dans la 
permanence, l’écriture se faisant, par conséquent, « hantologique » (Derrida). 

Ainsi, le château est un lieu, un espace qui est déplacé d’une réalité concrète à une 
autre imaginaire, d’un passé lointain à un présent qui désire « habiter » les ruines 
observées, leur redonner vie et recréer le lien : le lieu fait en effet le lien. Les ruines 
signalent, comme nous l’avons vu dans la légende de Bécquer, un temps et des actions 
passés que soit la recherche soit la créativité (l’imagination) de l’auteur, se chargent de 
reconstruire. C’est aussi le cas dans la légende populaire et historique (datée du 
XIIe siècle) d’Estrémadure « Los panes del castillo » sur le siège du château de Mirabel, 
dont les ruines sont encore visibles sur les hauteurs de la Sierra de Canchos (Fig. 4) 
dans le parc naturel national de Monfragüe, espace protégé de la province de Cáceres. 

Dans cette légende, alors que le siège du château est à son paroxysme (faim, soif et 
fatigue provoquent des émeutes du côté des troupes chrétiennes), le commandeur Frey 
López de Zúñiga, désespéré, préfère jeter par l’ouverture de la haute tour les treize 
derniers pains – le chiffre évoque le nombre de convives à la Cène – qui lui restaient. 
Ne pouvant nourrir tous ses soldats, par ce geste, il met ainsi fin aux émeutes de la faim 
dans le château assiégé depuis des mois par les troupes almohades de Abu Yakub Yusuf 
lesquelles avaient coupé l’accès à l’eau et aux vivres. Ce geste à la fois fou et providentiel 
eut pour effet de démoraliser les assiégeants maures qui décidèrent de lever le camp. 
Le commandeur, victorieux, put ajouter les treize pains à son blason (Fig. 5). 
 

 
19 Ibid., p. 116. 
20 Ibid., p. 219. 



 11 

 
Fig. 4. Ruines du château de Mirabel ou Peña del Acero 

 

 
Fig. 5. Blason de López de Zúñiga (avec les 13 pains) 

 

Dans le cas d’une autre légende populaire de Cáceres, « La princesa encantada del 
Palacio de las Veletas » (Fig. 6), l’issue d’un amour interdit entre un capitaine chrétien 
et la fille du Caid de l’Alcazar, est celui de la malédiction : la fille est emmurée avec ses 
suivantes, transformée la première en poule et les secondes en poussins. Le palais, 
siège de l’amour et de la guerre, de plaisir et de châtiment dans « La princesa encantada 
del Palacio de las Veletas », devient espace enchanté du sortilège et de l’enfermement, 
de la censure, de la trahison et de la condamnation. La mort se fait ainsi horizon de 
conversion. L’espace emmuré est un espace virtuel, inventé, où ont pris place des faits 
extraordinaires dans une réalité historique, celle de la Reconquête : autrement dit, 
l’espace du châtiment de la princesse mauresque est créé par la propagande chrétienne 
pour signifier la cruauté de l’adversaire et le rendre haïssable. En cela, l’espace et 
l’ampleur de la punition sont caricaturales. La dimension épique de la Reconquête, 
avec son lot de batailles, d’assauts et de butins, coexiste avec celle, intérieure, intime, 
du sentiment, puis celle, davantage mythologique ou magique, de la métamorphose de 
la fille du roi maure : « La métamorphose signale, tout en voulant le cacher, le désordre 
introduit par la passion »21. La fin fantastique de la légende de la princesse emmurée 

 
21 Evrard DELBEY, « Étude comparée de la représentation de l’espace épique dans les 
« métamorphoses » d’Ovide et de l’espace romanesque dans les « métamorphoses d’Apulée » in Gérard 



 12 

du palais de Las Veletas à Cáceres inscrit le récit dans la permanence et dans l’espace 
de la mémoire, surtout pour le visiteur des ruelles de la vieille ville de Cáceres et de ce 
palais devenu musée. 
 

 
Fig. 6. Palais de Las Veletas, Cáceres (ancienne alcazaba) 

 

Puisque « Mourir est ainsi embrasser le tout du temps »22, la mort des différents 
personnages des récits de tradition orale ou repris dans la littérature écrite réconcilie 
un passé historique, le présent de l’enquête ou de la collecte et l’avenir de la 
perpétuation de la mémoire légendaire ou historique et « l’avenir sera à nouveau 
passé »23. Les textes évoqués donnent à voir la vérité ou la véracité de leur espace 
historique toujours à la lisière de la fantaisie ou de l’imaginaire. L’imagination, la 
créativité viennent combler le vide d’un espace concret défaillant (les ruines) ou 
prennent le relais d’un espace des profondeurs ou du creux : une grotte, une cavité, un 
tunnel ou un passage secret. Il est donc une autre spécificité, parfaitement reliée à la 
volonté d’occuper ou de combler les lacunes d’un espace, c’est celle de créer une 
torsion, une distorsion, une entorse à l’espace géographique réel. Si le parcours dans 
un espace peut être assimilé à une « promenade archéologique » (Montandon), il 
permet aussi d’apprécier l’écart entre une référentialité géographique concrète, 
physique (avec toponymes identifiables et repérables) et zones d’ombre créées par 
l’oubli et l’usure du temps. 

La torsion du réel ou l’entorse du conte à la géographie 
concrète : de la promenade au parcours d’aventure 

 
Les lieux étant surdéterminés, l’itinéraire d’un personnage est toujours à la fois parcours de 
l’espace et parcours de sens. Le déplacement se présente comme la manifestation du désir24 

 
LAVERGNE (éd.), Création de l’espace et narration littéraire, Cahiers de narratologie, 8, Nice, 
Université de Nice-Sophia Antipolis, 1997, p. 111. 
22 M. BLANCHOT, op. cit., p. 215. 
23 Ibidem. 
24 Vincent JOUVE, « Espace et lecture : la fonction des lieux dans la construction du sens », in Gérard 
LAVERGNE (éd.), Création de l’espace et narration littéraire, op. cit., p. 187. 



 13 

 

Réinventer l’espace répond « à des motifs affectifs »25. Le rapport à l’espace et au 
paysage, avec leur remodelage ou recomposition, chez l’écrivain du XIXe siècle, 
Gustavo Adolfo Bécquer, chez Gonzalo Hidalgo Bayal au XXIe ou dans les récits 
populaires d’Estrémadure, s’inscrivent dans un rapport « enthousiaste » (selon le mot 
de Proust dans Le temps retrouvé), d’autant plus que c’est par l’action de la promenade 
que ce retour et ce rapport affectif avec le passé s’opèrent. D’ailleurs, selon David Le 
Breton dans Marcher. Éloge des chemins et de la lenteur : 
 

La relation au paysage est toujours une affectivité à l’œuvre avant d’être un regard. Chaque lieu 
manifeste ainsi un feuilletage de sentiments différents selon les individus qui s’en approchent et 
l’humeur du moment. Chaque espace est en puissance de révélations multiples, c’est pourquoi 
aucune exploration ne l’épuise jamais. La marche est confrontation à l’élémentaire, elle est 
tellurique et si elle mobilise un ordre social marqué dans la nature […], elle est aussi immersion 
dans l’espace, non seulement sociologie, mais aussi géographie, météorologie, écologie, 
physiologie, gastronomie, astronomie, etc. En le soumettant à la nudité du monde, elle sollicite 
en l’homme le sentiment du sacré26. 

 

L’incipit de la légende « La cueva de la mora » de Gustavo Adolfo Bécquer situe 
l’espace de la narration près de la rivière Alhama, à Fitero, village de la région de la 
Navarre, limitrophe de La Rioja, célèbre pour ses eaux thermales que l’auteur 
fréquentait pour ses problèmes pulmonaires, et qui lui inspira aussi deux autres 
légendes : « La fe salva » et « Miserere ». La voix narrative, parfaitement identifiée à 
l’auteur, et, donc, autobiographique, décrit un espace naturel sauvage et montagneux. 
L’écrivain se fait promeneur, flâneur, puis explorateur-archéologue allant jusqu’à 
creuser la terre en quête d’objets du passé ou d’endroits oubliés, secrets, inexplorés, et, 
enfin, collecteur de récits de tradition orale. Métaphoriquement, sa quête d’un endroit 
inconnu ou inédit est celle de son récit légendaire qu’il fabrique à partir des éléments 
– des mots – donnés par le paysan. Le mouvement ou la dynamique par laquelle 
l’écrivain ou la voix narrative de « La Cueva de la Mora » accomplit et atteint cette 
révélation du passé est la promenade dans la campagne environnante comme activité, 
d’abord, de distraction : 
 

La promenade n’est pas dirigée vers un but, mais parcourt un lieu ; elle ne mène pas au lointain, 
à l’inconnu, mais reste dans un espace connu, dans l’espace de la culture propre. […] La 
promenade flirte sans cesse avec la limite et l’illimité, la nature et l’esprit, le clos et l’ouvert, le 
repos et le mouvement, l’ici et le là-bas, elle est intersection dynamique, lieu de rencontre27. 

 

Puis, la promenade a pour but de comprendre la signification des ruines du château 
et de son souterrain : « La promenade dans les pas du passé, à la quête des hommes 
d’autrefois et des existences disparues, cette promenade ˮarchéologiqueˮ, qui à travers 
les constructions actuelles discerne les signes et les ruines de l’histoire, mêle 
étroitement perception, souvenir et rêverie »28. 

Les contes et les légendes populaires et littéraires, font subir à la géographie 
empirique une torsion ou distorsion. Le jeu de réinterprétation personnelle, se fondant 

 
25 Yves BAUDELLE, « Cartographie réelle et géographie romanesque : poétique de la transposition », in 
Gérard LAVERGNE (éd.), Création de l’espace et narration littéraire, op. cit., p. 57. 
26 David LE BRETON, Marcher. Éloge des chemins et de la lenteur, Paris, Éditions Métailié, 2012, p. 69. 
27 Alain MONTANDON, Sociopoétique de la promenade, Clermont-Ferrand, Presses Universitaires 
Blaise Pascal, 2000, p. 17. 
28 Ibid., p. 176-177. 



 14 

sur une allusion toponymique identifiable, localisable, repérable, des lieux concrets 
crée, de ce fait, une illusion référentielle forte.  Le lieu de la légende de Bécquer se situe 
exactement à 4 kilomètres de Fitero, dans la zone La Ribera, où se trouvent Los Baños 
de Fitero, et le château en face des thermes dans le récit serait celui de Tudején à 573 
mètres d’altitude, qui est l’endroit où a été signé l’accord entre le Royaume de Castille 
et celui d’Aragon en 1151 et la grotte à 449 mètres d’altitude. Cette légende a donné lieu 
à un chemin de randonnée au départ de Fitero, d’une dizaine de kilomètres, dont voici 
le tracé (Fig. 7) avec les points remarquables dont le château et la grotte : 
 

 
Fig. 7. Itinéraire de « La cueva de la mora » depuis Fitero [https://es.wikiloc.com/rutas-

senderismo/fitero-cueva-de-la-mora-castillo-de-tudejen-paraje-de-las-roscas-julio-
asuncion-282175] 

 

L’espace de la légende ou du conte se fonde sur une hybridité spatiale, « fait de 
localisations vérifiables et de localités imaginaires »29. Il s’agit par conséquent d’un 
espace semi-historique car forcément passé par le filtre de l’imaginaire, de la recréation 
et, de ce fait, créant un écart. Tout comme dans les romans, la géographie des contes 
et des légendes populaires et littéraires, participe « d’une tension plus générale entre 
les fonctions de mimesis et de semiosis du récit, lequel est en effet tiraillé entre deux 
forces contraires : d’une part, sa visée représentative, qui lui commande d’animer 
l’intrigue dans un espace réel, et d’autre part sa visée sémiotique, qui le conduit à se 
détacher de cet espace référentiel pour déployer et maintenir la cohérence de ses 
propres significations internes »30. 
 

 
29 Yves BAUDELLE, « Cartographie réelle et géographie romanesque : poétique de la transposition », in 
Gérard LAVERGNE (éd.), Création de l’espace et narration littéraire, op. cit., p. 45. 
30 Ibid., p. 48. 

https://es.wikiloc.com/rutas-senderismo/fitero-cueva-de-la-mora-castillo-de-tudejen-paraje-de-las-roscas-julio-asuncion-282175
https://es.wikiloc.com/rutas-senderismo/fitero-cueva-de-la-mora-castillo-de-tudejen-paraje-de-las-roscas-julio-asuncion-282175
https://es.wikiloc.com/rutas-senderismo/fitero-cueva-de-la-mora-castillo-de-tudejen-paraje-de-las-roscas-julio-asuncion-282175


 15 

 
Fig. 8 Couverture du recueil La princesa y la muerte (1997 et 2001) 

 

Gonzalo Hidalgo Bayal, né en 1950 à Higuera de Albalat (province de Cáceres), 
recrée dans son recueil de contes La princesa y la muerte (La princesse et la mort), 
publié en 2001 puis réédité en 2017 ; illustré par le dessinateur Lucas Baró (Fig. 8), 
par condensation, fusion ou déplacement, des espaces clés du conte merveilleux, 
immédiatement identifiables. Son espace, reprenant les « scripts d’usage » (Vincent 
Jouve) de la stéréotypie spatiale, est ainsi parodique de celui des contes : espaces 
fermés des châteaux ou des palais où le héros ne fait que passer pour sauver la 
princesse ou mourir à son tour ; espaces ouverts de la quête (chemins tortueux ; bois 
profonds et forêts épaisses ; déserts hostiles ou landes inhospitalières ; montagnes 
menaçantes). Dans ces vingt-et-une histoires fantastiques, fabuleuses, placées dans 
une réalité cruelle et violente où l’acte vertueux n’est pas récompensé à sa juste mesure, 
d’une dystopie merveilleuse, la description des lieux reste volontairement vague ou 
imprécise, comme dans les contes populaires, pour privilégier l’action ou les 
sentiments. Voici quelques incipit : 
 

« Le monstre aux sept têtes » : « Lorsque le chevalier se mit en route pour délivrer la princesse, il 
ignorait qu’il avait à traverser plusieurs territoires » 
« Le marchand » : « Alors qu’il se rendait sur les terres brunes de la grande bête, en passant par 
des déserts âpres et des montagnes inhospitalières » 
« Marée haute » : « Lorsque le chevalier arriva aux dernières montagnes du nord, au royaume des 
falaises, sur le promontoire où se dressait la forteresse ». 
 
« El monstruo de siete cabezas » : « Cuando el caballero emprendió el camino para rescatar a 
la princesa, ignoraba que tendría que atravesar diversos territorios »31. 
« El mercader » : « Camino de las tierras pardas del gran bestión, en su áspera travesía por 
desiertos y montañas »32. 

 
31 Gonzalo HIDALGO BAYAL, La princesa y la muerte, Barcelona, Tusquets Editores, 2017, p. 21. 
32 Ibid., p. 41. 



 16 

« Pleamar » : « Cuando el caballero llegó a las últimas montañas del norte, al reino de los 
acantilados, en el promontorio donde se levantaba la fortaleza »33. 

 

Les récits dynamiques d’Hidalgo Bayal ont ainsi pour cadre des réalités lointaines 
ou exotiques, des espaces imaginaires afin de favoriser l’évasion immédiate du lecteur. 
À son tour, Gonzalo Hidalgo Bayal rend manifeste la « trans-spatialité » des contes 
populaires dans la littérature contemporaine. 

La stylisation ou esthétisation de l’espace est évidemment davantage remarquable 
chez Bécquer voire, mais rarement tout de même, chez Hidalgo Bayal, que dans les 
contes ou légendes populaires, même s’il existe des exceptions — comme on le verra 
plus bas avec la légende populaire « Los panes del castillo » — car la caractéristique de 
ces récits de tradition orale est l’efficacité des descriptions par le besoin de 
mémorisation. Autrement dit, la sobriété des détails répond au processus 
mnémotechnique basé sur la simplification des formes et les répétitions. 

Dans un autre conte de la région de l’Estrémadure, « Le dragon/El dragón », 
collecté à Cáceres, un jeune homme nommé Valentin part en quête du dragon, terré 
dans la grotte de Maltravieso, qui dévore chaque jour une jeune fille et comme ce jour-
là était arrivé, il fallait trouver un champion pour sauver de ce destin funeste la 
princesse du royaume. Ce récit relève à la fois du conte par ses éléments merveilleux 
mais aussi de la légende par son ancrage dans une réalité géographique identifiable et 
localisable. L’action se situe ainsi aux portes et dans les alentours de la ville de Cáceres, 
d’abord, près du fleuve Ribera del Marco où le jeune héros, non seulement fait preuve 
de bravoure pour aller tuer le dragon à l’aide de ses trois molosses, mais il rétablira la 
vérité en dévoilant la supercherie d’un jeune prince imposteur qui lui a volé les sept 
têtes du dragon (Valentin avait découpé les sept langues qu’il avait conservées, preuves 
de sa bonne foi). Revisitant la représentation du mythe de l’Hydre de Lerne tué par 
Héraclès ou le Léviathan, la bête de l’Apocalypse de l’Ancien Testament, ou encore 
reprenant la situation narrative de la légende de saint Georges terrassant le dragon — 
saint Georges est devenu le saint patron de la ville de Cáceres —, ce récit populaire 
fondateur, qui inspirera à l’écrivain contemporain Gonzalo Hidalgo Bayal le conte 
littéraire éponyme (« El dragón ») à la fin cruelle pour le héros, recrée la traversée en 
accéléré de l’itinéraire à la forte référentialité, depuis les environs de la ville de Cáceres, 
la traversée du fleuve La Ribera del Marco, jusqu’à la grotte de Maltravieso (Fig. 9) 
derrière le lieu nommé La Montaña, tous des toponymes identifiables. Puis le retour 
en ville où sont identifiés, dans le récit, la Plaza Mayor, la rue Caleros que traversent 
les chiens de Valentin et, enfin, la prison de la Tour de Bujaco (Fig. 10) où sera 
enfermé le prince imposteur. Le dragon « apparaît essentiellement comme un gardien 
sévère ou comme un symbole du mal et des tendances démoniaques »34, est aussi « un 
être de l’entre-deux, entre rêve et réalité, entre ici et au-delà, entre connu et inconnu. 
[…] Figure antique et fondatrice, le dragon devient porteur de tout ce qui dans les 
consciences et même dans les inconscients appartient à la nuit primale : il figure 
l’étranger, le mystère de la naissance, les enfers, et surtout la mort »35. Tuer le dragon 
signifie le « triomphe du Moi sur les tendances régressives »36. 
 

 
33 Ibid., p. 77. 
34 J. CHEVALIER et A. GHEERBRANT, Dictionnaire des symboles, op. cit., p. 366. 
35 Pierre BRUNEL et Juliette VION-DURY, Dictionnaire des mythes du fantastique, Limoges, Pulim, 
2003, p. 124. 
36 J. CHEVALIER et A. GHEERBRANT, Dictionnaire des symboles, op. cit., p. 368. 



 17 

 
Fig. 9. La grotte de Maltravieso, Cáceres37 

 

 
Fig. 10. Tour de Bujaco, Cáceres 

 

Ainsi, il est possible de partir sur les traces de cette réalité géographique légendaire 
et de se rendre dans ces différents endroits autour de la ville de Cáceres : la Ribera del 
Marco est la rivière de Cáceres qu’il faut traverser par le pont éponyme afin de monter 
vers la Montaña, lieu très célèbre pour son sanctuaire dédié à la Vierge Marie. Le 
parcours de Valentin ferait une dizaine de kilomètres, selon nos calculs, mais 
l’extension spatiale et la dilatation temporelle l’accompagnant sont propres à la 
distorsion de l’espace du conte. Il en va de même pour la localisation de la grotte de 
Maltravieso qui est davantage située dans la ville de Cáceres qu’à l’extérieur, près de la 
Montaña, comme le propose le conte populaire. 

Comme dans tous les contes, la localisation spatiale de l’histoire contée reste 
souvent imprécise pour favoriser la déréalisation : « dans un petit village 

 
37 Lien URL : https://turismo.caceres.es/es/recurso-poi/cueva-de-maltravieso. 

https://turismo.caceres.es/es/recurso-poi/cueva-de-maltravieso


 18 

d’Estrémadure (« en un pueblino de Extremadura ») indique l’incipit de « La flor de 
Lililón », recueilli dans la zone montagneuse de La Vera, au nord-ouest de la province 
de Cáceres, zone célèbre pour son patrimoine naturel et historique. Le conteur ancre 
son récit dans une réalité géographique tangible, concrète, repérable, et intègre des 
référents familiers ou connus de l’auditoire, tel, dans le cas de ce conte précisément, la 
mention vague de la zone au nord du fleuve du Tiétar, affluent du Tage (Fig. 11), où se 
situerait ce petit village du conte dans lequel le couple royal y séjournait longuement 
pour la chasse (peut-être s’agirait-il selon notre repérage de Madrigal de la Vera ou de 
Villanueva de la Vera). 
 

 
Fig. 11. Cours du Tiétar, Estrémadure. © Google Maps 

 

Le récit fait donc coexister un ancrage topographique référentiel avec un espace 
imaginaire propre au conte, ponctué de repères réels comme, de même, la Sierra de 
Tormantos, contrefort de la Sierra de Gredos (Fig. 12), qui délimite les deux vallées 
du conte où pousserait la fleur imaginaire de Lililón (Fig. 13) qui guérira le roi malade. 
Pour accéder à ses flancs escarpés, les trois fils du roi devront passer le fleuve Garganta 
la Jaranda, puis les vallées de la Vera et du Jerte, successivement, l’itinéraire 
imaginaire correspondant à la réalité géographique de la zone38 puisque la Sierra de 
Tormantos, lieu d’aboutissement de la quête, se situe au nord-ouest et, pour y parvenir, 
il faut bien traverser le fleuve Garganta la Jaranda, puis les vallées de la Vera et du 
Jerte (Fig. 14). L’itinéraire des personnages pourrait ainsi donner lieu à une route 
touristique ou grande randonnée des lieux du conte d’une cinquantaine de kilomètres, 
entre Madrigal de la Vera et la montagne de Tormantos39. 
 

 
38 Lien vers l’itinéraire : https://maps.app.goo.gl/AeU12D4znTfffdan9. 
39 Il est possible de retrouver l’itinéraire de « La flor de Lililón » créé par nos soins à partir de Google 
Maps : https://maps.app.goo.gl/AeU12D4znTfffdan9. 

https://maps.app.goo.gl/AeU12D4znTfffdan9
https://maps.app.goo.gl/AeU12D4znTfffdan9


 19 

 
Fig. 12. Vue partielle de la Sierra de Tormantos 

 

 
Fig. 13 « La fleur du Lililón », illustration de Fermin Solís (2013), édition bilingue de 

2021 

 

 
Fig. 14 Le fleuve Jaranda, Gorges de La Vera et du Jerte 



 20 

 

C’est d’ailleurs dans cette même zone montagneuse escarpée de La Vera que prend 
place le romance (poème épique) de « La Serrana de la Vera » (Fig. 15), recueilli à 
Garganta la Olla, la « serrana » désignant ce type de femme sauvageonne, mangeuse 
d’hommes, qui invite ici un jeune berger à la suivre dans sa grotte difficile d’accès, 
située sur les flancs de la montagne, pour qu’il y joue de la vihuela, instrument de 
musique. Le chemin suivi par les personnages restitue un espace montagneux dont le 
paysage est fait de grottes, ce qui confirme bien la localisation dans la sierra de 
Tormantos. 
 

 
Fig. 15. Statue de « La Serrana de la Vera » à Garganta la Olla 

 

L’origine de la légende de « La Serrana de la Vera » pourrait être liée à Isabel de 
Carvajal, une jeune femme de bonne famille de Garganta la Olla qui fut abandonnée 
par le jeune homme qu’elle devait épouser. Ce déshonneur a marqué la jeune Isabel et 
toute sa famille. Une femme qui décide de quitter le village et d’aller vivre dans les 
montagnes, soi-disant dans l’une des grottes de la Sierra de Tormantos, près de 
Garganta la Olla. « La Serrana de la Vera » séduisait les hommes qu’elle rencontrait 
dans les environs par des mots et des gestes, et les emmenait dans la grotte où elle leur 
préparait un succulent dîner avant de les mettre dans son lit. Une fois endormis, elle 
les tuait pour se venger des souffrances endurées et transformait leurs os et leurs 
crânes en ustensiles de la vie quotidienne. « La Serrana de la Vera » apparaît comme 
personnage littéraire dans des œuvres de Lope de Vega (Comedia Famosa de la 
Serrana de la Vera, avec Leonarda comme personnage principal) ou de Luis Vélez de 
Guevara (La Serrana de la Vera, beaucoup plus fidèle à la légende et aux romances 
qui parlaient d’elle). 

Dans « Le château de Non-retour/El castillo de Irás y No Volverás », conte 
merveilleux collecté au village de Zafra, dans la province de Badajoz, au sud de 
l’Estrémadure, l’histoire débute dans un château où un jeune prince, adepte de jeux 



 21 

d’argent, pactise avec un mystérieux chevalier lequel lui demande de lui ramener un 
cheval blanc dès qu’il apparaîtra dans ses écuries. Recouvrant sa fortune au jeu, le 
prince tient sa promesse le jour où le cheval blanc fait son apparition (Fig. 16). Le 
chevauchant pour le ramener au mystérieux chevalier qui habitait au château de Non-
Retour, le prince entreprend un long voyage le faisant passer par les massifs 
montagneux très escarpés de Villuercas (entre le Tage et le Guadiana) et de Ibores, à 
l’est de la province de Cáceres (Villuercas, Los Ibores et La Jara forment actuellement 
un grand parc naturel protégé par l’UNESCO) (Fig. 17). 
 

 
Fig. 16. Le cheval blanc, « El castillo de Irás y No Volverás », illustration de Fermín Solís 

(2016) 

 

 
Fig. 17. Massif montagneux de Las Villuercas 

 



 22 

 
Fig. 18. Le cours de la rivière Almonte d’est en ouest, province de Badajoz. © Google 

Maps 

 

Le prince rencontre en chemin un chevrier lequel lui indique la bonne direction à 
suivre : il doit passer par la rivière Almonte, affluent du Tage (Fig. 18), où il trouvera 
une aide précieuse incarnée en une jeune fille d’une grande beauté, prénommée 
Blancaflor, fille du roi du château de Non-Retour, situé sur les hauteurs du cours de la 
rivière. Celle-ci, dotée de pouvoirs magiques, met en garde le jeune prince contre les 
ruses mortelles de son père qui le mettra à l’épreuve pour le tuer mais elle promet de 
l’aider à surmonter les trois épreuves dont la dernière consiste à planter la vigne, à la 
vendanger et à en extraire un excellent vin en une seule nuit, chose rendue possible 
grâce à la magie de Blancaflor. Ce coteau planté de vignes se situe à Cañamero, village 
du sud-est de la province de Cáceres, limitrophe avec celle de Badajoz, reconnu pour 
son vin de l’appellation Ribera del Guadiana, près de la zone de Villuercas. 

Par ailleurs, la description très détaillée de l’espace naturel et du relief escarpé des 
gorges du massif montagneux de Monfragüe au début de la légende de « Los panes del 
castillo » crée aussi une assise visuelle que l’illustrateur Miguel Gómez « Gol » s’est plu 
à rendre sobrement (Fig. 19). 
 

 
Fig. 19. « Los panes del castillo », illustration de Miguel Gómez « Gol » (2016), édition 

bilingue de 2021 



 23 

 

Cette légende historique populaire ne propose pas forcément d’établir un écart avec 
la réalité géographique, mais cherche à installer le lecteur ou l’auditeur dans un 
environnement familier afin d’adhérer immédiatement à la reconstruction d’une vérité 
historique avec datation propice, de ce fait, à faire surgir l’extraordinaire d’une 
situation critique, tout comme nous pouvons l’apprécier également dans la légende 
religieuse de « La Virgen de Guadalupe », de la province de Cáceres, dans laquelle 
l’apparition de la Vierge Marie au vacher Gil Cordero, près de la rivière Guadalupe dans 
le massif de Las Villuercas, indiquait l’endroit où avait été cachée au VIIIe siècle la 
statue de la Vierge en bois de cèdre, qui aurait été originellement sculptée par 
l’évangéliste saint Luc lui-même. Sur ce lieu, fut édifié le sanctuaire de la Vierge de 
Guadalupe, puis le Monastère où se recueillirent rois et explorateurs (Fig. 20). 
 

 
Fig. 20 Monastère Royal de La Vierge de Guadalupe, Cáceres 

 

Les légendes forgent ou façonnent les espaces et les paysages, leur donnent une 
nouvelle signification, une profondeur ou un relief culturel, historique, spirituel ou 
humain. La transposition spatiale, par déplacement, condensation ou expansion des 
noms de lieux ou des lieux eux-mêmes, peut se rapprocher du processus même de la 
mémoire qui agit métonymiquement ou synthétiquement. L’impossibilité de 
reconstruire parfaitement ou suffisamment par les seuls mots l’espace tel qu’il était ou 
un monument dont il ne reste plus que les ruines, laisse forcément place à un relais ou 
à une transposition imaginaire. Les légendes et contes populaires et littéraires sont des 
espaces de mémoire, des terrains d’exploration entre le terrestre et le divin (« La 
Virgen de Guadalupe ») voire l’extraterrestre avec « El Astronauta del Casar de 



 24 

Cáceres ». Cette dernière légende porte sur l’énigmatique stèle funéraire 
anthropomorphe en granit de l’époque celtibère retrouvée au début du XXe siècle, puis 
exposée en 1977 au Musée Archéologique de la ville de Cáceres, représentant un 
personnage souriant casqué et chaussé de grosses bottes, ressemblant à un 
« astronaute » ou un guerrier, entre histoire et mythe (Fig. 21). 
 

 
Fig. 21. Stèle « Astronauta de Casar de Cáceres » 

Conclusion 

Les légendes et les contes convoqués de la région de l’Estrémadure ou ceux de 
l’invention des écrivains Gustavo Adolfo Bécquer sur la Navarre et de Gonzalo Hidalgo 
Bayal, créent des espaces emboîtés, du général au particulier, du réel au fictif, avec un 
degré de référentialité circonscrit dans le cas des toponymes (un quartier de Cáceres, 
des sites naturels traversés tels que chaîne de montagne, vallées ou rivières, les ruines 
d’un château ou d’un souterrain) ou alors volontairement vague et imprécis propre au 
« pays des contes ». De l’action de collecte de récits de tradition orale sur le terrain à 
leur recomposition littéraire voire leur résurgence dans les contes littéraires 
– souvent –cruels de Gonzalo Hidalgo Bayal, l’espace tient lieu d’assise primordiale à 
leur élaboration : tous les incipit de ces récits sont liés à un espace, certes, indéterminé, 
mais à la fois précisé afin de captiver l’auditoire du lieu où le conteur dit son récit. Le 
lieu fait le lien avec le passé, les faits, les personnes, les actes, les récits. La grotte, le 
passage souterrain, le château, le palais voire la maison des contes et légendes sont ces 
lieux où se manifeste l’hypostase c’est-à-dire « ce qui demeure permanent sous le 
devenir des choses »40. Le texte est un carrefour non seulement intertextuel mais 

 
40  Alain TASSEL, « La poétique de la maison dans l’œuvre d’Henri Bosco », in Gérard LAVERGNE (éd.), 
Création de l’espace et narration littéraire, op. cit., p. 365. 



 25 

interspatial mettant en relation différents lieux à différentes temporalités, du Moyen-
Âge à nos jours, en passant par des lieux concrets passés eux-mêmes dans l’imaginaire 
collectif tels que les châteaux de contrées lointaines, les palais, souvent enchantés, les 
bois et forêts remplis de dangers, les fontaines magiques, etc. Ces espaces historiques 
ou imaginaires, espaces-transfuges et transgénériques, de ces différents récits 
populaires et littéraires se personnalisent in fine car « empruntent leur originalité aux 
êtres avec lesquels ils se trouvent associés tout comme les êtres tirent de ces lieux une 
profondeur ou une poésie supplémentaires, une dimension de plus »41. 

  

 
41 Georges POULET, L’espace proustien, Paris, Gallimard, 1982, p. 147-148. 



 26 

Bibliographie 

AURAIX-JONCHIERE, Pascale et MONTANDON, Alain, Poétique des lieux, 
Clermont-Ferrand, Presses Universitaires Blaise Pascal, 2004. 

 
BACHELARD, Gaston, La poétique de l’espace, Paris, PUF, 2020. 
 
BAUDELLE, Yves, « Cartographie réelle et géographie romanesque : poétique de la 
transposition », in Gérard LAVERGNE (éd.), Création de l’espace et narration 
littéraire, Cahiers de narratologie, 8, Nice, Université de Nice-Sophia Antipolis, 1997. 
 
BÉCQUER, Gustavo Adolfo, Leyendas. Apuntes para una novela, « Fitero y Gustavo 

Adolfo Bécquer », Fundación para la conservación del patrimonio histórico de 
Navarra, 2007. 

 
BLANCHOT, Maurice, L’espace littéraire, Paris, Gallimard, 1988. 
 
BRUNEL, Pierre et VION-DURY, Juliette, Dictionnaire des mythes du fantastique, 

Limoges, Pulim, 2003. 
 
CHEVALIER, Jean et GHEERBRANT, Alain, Dictionnaire des symboles, Paris, 

Éditions Robert Laffont, 1982. 
 
Cuentos populares de Extremadura ilustrados, colección « El Pico de la Cigüeña » / 

Contes populares d’Estrémadure illustrés, collection « Le Bec de la cigogne » (4 
volumes). Édition bilingue espagnol-français. Adaptation des contes : Enrique 
Barcia Mendo, Hanna Martens, Ramón Pérez Parejo et José Soto Vázquez. 
Traduction et avant-propos : Xavier Escudero, Düren, Shaker Verlag, 2020-2024. 

 
DELBEY, Évrard, « Étude comparée de la représentation de l’espace épique dans les 

‘métamorphoses’ d’Ovide et de l’espace romanesque dans les 
‘métamorphoses’d’Apulée », in Gérard LAVERGNE (éd.), Création de l’espace et 
narration littéraire, Cahiers de narratologie, 8, 1997, p. 109-115. 

 
DURAND-LE GUERN, Isabelle, Le Moyen Âge des romantiques, Rennes, Presses 

universitaires de Rennes, 2001. 
 
HIDALGO BAYAL, Gonzalo, La princesa y la muerte, Barcelone, Tusquets Editores, 

2017. 
 
JOUVE, Vincent, « Espace et lecture : la fonction des lieux dans la construction du 
sens », in Gérard LAVERGNE (éd.), Création de l’espace et narration littéraire, 
Cahiers de narratologie, 8, 1997, p. 177-191. 
 
LE BRETON, David, Marcher. Éloge des chemins et de la lenteur, Paris, Éditions 

Métailié, 2012. 
 
MONTANDON, Alain, Sociopoétique de la promenade, Clermont-Ferrand, Presses 
Universitaires Blaise Pascal, 2000. 
PEYRACHE-LEBORGNE, Dominique et COUEGNAS, Daniel (dir.), Le roman 

historique. Récit et histoire, Nantes, Éditions Pleins Feux, 2000. 



 27 

 
POULET, Georges, L’espace proustien, Paris, Gallimard, 1982. 
 
TASSEL, Alain, « La poétique de la maison dans l’œuvre d’Henri Bosco », in Gérard 

LAVERGNE (éd.), Création de l’espace et narration littéraire, Cahiers de 
narratologie, 8, 1997, p. 357-365. 


