I Entre-deu,-

Numeéro 2 (1) | décembre 2017

Figures antiques ambigués :
le sexe et la mort, I’art et les monstres

Les ancétres de Mélusine : décalages et inversions

Myriam WHITE-LE GOFF
Univ. Artois, EA 4028, Textes & Cultures, Arras, F-62000, France

Résumé

La tres médiévale Mélusine fait écho a différentes figures anciennes et son histoire
présente des points communs avec celles d’étres de I’Antiquité. Mais ces
convergences s’appuient avant tout sur les ambiguités de ces figures antiques et se
logent dans l'espace dessiné par les propres ambiguités de la fée. Certaines
ressemblances s’appuient sur I'apparence (Parques, sirénes, Echidna, Scylla, Circé ou
Lamia) ; d’autres concernent des motifs ou des mythemes (les histoires de Chronos,
de Pélée et Thétis ou d’Amour et Psyché). Toutefois, malgré les ressemblances, les
romans de Mélusine sont en contradiction avec certains modéles antiques,
notamment sur la répartition du masculin et du féminin, mais aussi concernant le
statut du récit. La question fondamentale semble étre celle de la définition du mythe,
y compris littéraire.

Abstract

The deeply medieval Melusine echoes several ancient characters and her story
seems connected with the ones of creatures of the Ancient world. Nevertheless, the
feeling of convergence relies above all on the characters’ ambiguities and expresses
itself in the very ambiguity of the fairy. Some similarities depend on appearances
(the three fates, mermaids, Echidna, Scylla, Circe or Lamia) ; other ones concern
parts of the story (Chronos, Peleas and Thetis or Eros and Psyche). But, in spite of
the similarities, the melusinian novels contradict certain ancient models, in
particular in the distribution between masculine and feminine roles, but also
concerning the story’s perception. The core question seems to be the definition of
myth, espicially of litterary myth.



Plan

Proximité d’apparences

Proximité de motifs ou de mythemes

Par-dela les ressemblances...

En guise de conclusion : questions de méthode

Bibliographie



Etablir un rapport entre Mélusine, figure éminemment et presque
caricaturalement médiévale, et les figures mythologiques antiques peut paraitre
incongru. Pourtant —j’y reviens souvent avec mes étudiants, qui découvrent la
période médiévale — en dépit de I'impression qu’en donnent les livres d’histoire ou
d’histoire littéraire, le Moyen Age n’est pas soudain apparu, sans lien avec la période
qui I'a précédé, I’Antiquité. On peut certes concéder que les Grandes Invasions,
notamment, ont constitué une véritable et longue période de rupture ou
d’acculturation, mais il n’en demeure pas moins qu'on peut observer pendant la
longue période médiévale différents souvenirs de I’Antiquité.

Des I'abord, la figure de Mélusine, que I'on représente souvent pres d’'une source,
d’une fontaine ou dans un grand bain, convoque dans I'imaginaire différentes figures
d’ondines ou de nymphes, mais je tenterai de montrer qu’elle peut étre rapprochée
avec profit de figures plus précises et que son histoire rencontre ce qu’on sait de
différents personnages issus de ’Antiquité. Pour ce faire, je rappellerai a grands traits
I’histoire de la belle Dame de Lusignan telle que la rapportent deux grands écrivains
de la fin du Moyen Age, a la charniére entre le XIVe et le XVe siécles. Jean d’Arras, en
1392, puis Coudrette, entre 1401 et 1405, ont consacré deux romans a un personnage
rapidement qualifié de « fée » que Jean d’Arras a, semble-t-il, le premier nommé
Mélusine. Les deux romans reprennent a peu pres la méme matiere : I'histoire de
I'union entre cette créature surnaturelle et un étre humain, et la descendance
fameuse qui I’a suivie. Dans cette hiérogamie — mariage qu’on veut sacré entre des
étres de natures différentes — Laurence Harf-Lancner voit l'origine d'un schéma
narratif récurrent qu’elle appelle du nom de I'’héroine « schéma mélusinien »*. Ce
schéma comporte différents éléments constitutifs : une rencontre entre un mortel et
un étre surnaturel, la conclusion d’'un pacte puis la transgression de ce pacte et la
découverte d'un détail monstrueux ; en général, il présente également une ou des
naissances destinées a perpétuer dans le monde des vivants le lignage de 1'étre
surnaturel. Dans les Romans de Mélusine, la rencontre a lieu alors que Mélusine erre
a travers le monde en quéte d'un homme qui voudra bien I’épouser apres que sa mere
a prononcé une malédiction a son encontre, pour la punir d’avoir causé la mort de
son pére, en I'enfermant dans une montagne en punition d’avoir trahi sa mere. Le
futur époux, Raymondin, est interpellé par la belle, en pleine forét, alors qu’il est au
désespoir apres un accident de chasse au cours duquel il a mortellement blessé son
oncle. Le jeune homme croit que son destin funeste est scellé, mais Mélusine non
seulement lui offre une solution immédiate pour faire passer I’accident pour une
blessure de sanglier, mais encore lui propose de ’épouser a condition qu’il ne cherche
jamais a savoir ce qu’elle fait le samedi puisque, selon la malédiction prononcée par la
propre mere de la jeune femme, ce jour-la, Mélusine devient mi-serpente et se baigne
longuement a I’écart des hommes. Elle promet également fertilité et prospérité a son
bien-aimé, qui accepte le pacte. Toutefois, selon le schéma traditionnel et sous
I'influence néfaste d’'un jaloux, Raymondin transgresse l'interdit : il épie la belle
pendant son bain du samedi et découvre son apparence métamorphique animale.
Pourtant, bien que la fée sache la trahison, I'union n’est pas immédiatement rompue
car le couple est solidement implanté dans le tissu social de son temps : le couple a eu
dix fils dont les ainés se sont déja illustrés lors de croisades. Leurs terres sont vastes
et la fée a magiquement érigé différentes batisses qui honorent le nom des Lusignan.

1 Laurence HARF-LANCNER, Les Fées au Moyen Age, « Morgane et Mélusine, La naissance des
fées », Paris, Champion, 1984, puis Le Monde des fées dans loccident médiéval, Paris, Hachette
littérature, « Vie quotidienne », 2003, passim.



Ce n’est donc qu’en différé que le schéma se vérifie, quand I'un des fils tumultueux,
Geoffroy la Grande Dent, ainsi nommé en raison de I'immense dent qui sort de sa
bouche a la facon d’'une défense de sanglier, cause la mort de I'un de ses freres en
mettant volontairement le feu a ’abbaye que ce dernier a rejointe, voulant entrer
dans les ordres. En proie a I’horreur suscitée par ce crime, Raymondin dénonce en
public ce geste en I'expliquant par le caractére monstrueux de son épouse. Devant
cette condamnation manifeste, Mélusine prend son envol, sous la forme d'une
dragonne, pour quitter a jamais le monde des hommes, non sans avoir adressé a son
époux des mots d’amour et des recommandations, notamment le curieux désir que
soit mis a mort I'un de ses derniers fils, baptisé Horrible. Pour répondre a la
sidération de Raymondin qui n’a jamais connu d’elle quun grand dévouement
maternel, elle explique son veeu par le danger que représente Horrible pour le devenir
de la famille et de son domaine. L’enfant sera ainsi mis a mort pour préserver
I’ensemble de la lignée des Lusignan de la menace qu’il représente.

Un grand nombre de commentateurs de l'histoire de Mélusine ont déja montré que
ce schéma se retrouve depuis bien longtemps dans la littérature et les mythes
mondiaux. Méme si le modéle de la « fée » semble trés médiéval, il désigne avant tout
des personnages dont le point commun est souvent une beauté extréme et des
caractéristiques qui dépassent le cadre naturel ou rationnel. Outre sa capacité a se
métamorphoser, qui aurait suffi a surprendre, Mélusine apparait aussi douée de
différentes aptitudes surnaturelles : elle bénéficie de connaissances inexplicables sur
le passé et 'avenir, notamment de son époux, et elle s’avere étre une batisseuse et une
défricheuse, selon les mots de Jacques Le Goff et Emmanuel Leroy-Ladurie, dans un
article célebre sur la fée2, dont I’activité ne peut étre assimilée a une ceuvre humaine
par son ampleur et sa rapidité. De fait, cette qualification féerique pose probléme et
Jean d’Arras n’hésite pas a exprimer ses réticences pour I'emploi du terme deés le
début de son roman. Il conclut qu’il I'emploie, faute de mieux, mais sans savoir
exactement ce qu’il recouvre, si ce n’est quelque chose de merveilleux et
d’éblouissant, qui échappe a la compréhension humaine. De fait, je tacherai de
montrer ici que Mélusine fait écho a différentes figures anciennes et que son histoire
présente des points communs avec celles d’étres de I’Antiquité. Toutefois, ces
convergences s’appuient avant tout sur les ambiguités de ces figures antiques et se
logent dans l'espace précisément dessiné par les ambiguités de la belle Dame de
Lusignan.

Proximité d’apparences

Le mot « fée » porte une signification incertaine : il est souvent associé au domaine
de la littérature d’influence celtique, alors méme qu’'on a fréquemment vu dans les
figures féeriques des avatars de créatures antiques, en mettant en avant une
étymologie de « fée » qui dériverait du latin « fata ». Les fées présideraient ainsi a la
destinée, et, en ce sens, elles ont souvent été percues comme le souvenir des Parques
antiques. De fait, comme les trois sceurs de I’Antiquité, Clotho, Lachésis et Atropos,
les fées médiévales se présentent souvent par groupes de trois et ont une étrange
familiarité avec la mort et la connaissance de ’avenir. Dans les Romans de Mélusine,
la belle n’apparait pas seule et elle est plusieurs fois flanquée de deux autres figures
féminines. Mélusine a en effet deux sceurs : Mélior et Palestine, qui grandissent avec

2 Jacques LE GOFF et Emmanuel LEROY-LADURIE, « Mélusine maternelle et défricheuse », Annales,
1971, p. 587-622, repris dans Pour un autre Moyen Age, Paris, Gallimard, 1977, p. 307-331.


http://www.france-spiritualites.fr/mythologie-histoire-geographie/mythologie/grecque/L/lachesis.html

elle aupres de leur mére Présine, en Avalon, et ce sont peut-étre elles qui apparaissent
aupres de la fée lors de la rencontre avec Raymondin, a la fontaine de Soif, méme si
les textes restent allusifs a ce sujet. Mélusine préside a la destinée de Raymondin et
de ses fils, mais également de ’ensemble du domaine et de la lignée des Lusignan.
Elle distribue et retire la prospérité.

La proximité avec les Parques concerne non seulement Mélusine mais aussi un
grand nombre de figures féeriques. En outre, la métamorphose de Mélusine en
créature a queue de poisson, qui se baigne tous les samedis, en battant I’eau d’'un
large bassin de sa queue gigantesque, ainsi que l'insistance sur la beauté et la
puissance de séduction de la belle, qui attire Raymondin en partie par sa voix, ne sont
pas sans faire écho dans notre imaginaire actuel aux sirénes. De fait, méme si les
sirénes antiques se présentaient plutét comme ailées, 'envol de la fée, lorsqu’elle
quitte le monde, lui donne leur apparence, d’autant qu’au Moyen Age les sirénes sont
déja devenues femmes-poissons. En outre, par-dela leur beauté fatale, les sirenes
sont aussi, pour I’époque médiévale, des incarnations de la maternité, et on raconte
différentes histoires de héros médiévaux allaités par des sirénes. Or, on sait la face
maternelle et nourriciere de Mélusine et on n’oublie pas que, méme apres avoir quitté
le monde des hommes, les romans rapportent qu’elle revient allaiter ses deux plus
jeunes fils. Dans l'iconographie, en outre, la sirene portant dans les bras une petite
figure humaine peut faire référence a son caractere psychopompe, ce qui renvoie,
concernant Mélusine, a sa nature féerique qui la place hors-temps, en sorte qu’elle
accompagne les humains d'un monde a l'autre, par-dela les limites du temps d’une
vie humaine.

Au-dela des convergences générales, il existe des figures antiques dont les liens
semblent plus intenses avec la fée médiévale. La premiere que jaborderai est celle
d’Echidna dont la téte, le torse et les bras sont ceux d’une belle femme, mais qui pour
le reste de son corps est un énorme et affreux serpent recouvert d’écailles aux
couleurs changeantes. Scylla, souvent représentée avec des sirénes, présente un
aspect proche. La mythologie la décrit comme une nymphe qui fut changée en
monstre marin par Circé. Elle apparait comme un étre hybride, avec une poitrine de
femme, un ventre de loup, et une queue de dauphin. Les termes de cette hybridité
sont proches de celle de Mélusine, notamment par l'association dune queue
pisciforme et d’une poitrine féminine. En outre, pour Scylla comme pour Mélusine, la
métamorphose est associée a une malédiction amoureuse. L’hybridité est aussi
rupture entre soi et soi, puis, a fortiori, entre soi et l'autre, d’'oi une forme
d’impossibilité de 'amour, qui s’exprime tres simplement par le rejet du corps
monstrueux par ’étre aimé, comme une image de la difficulté a accepter l'altérité
toujours radicale de ’autre dans 'amour. En outre, comme pour Mélusine, ’hybridité
de Scylla est causée par une malédiction prononcée par un personnage féminin, doué
de pouvoirs surnaturels : Présine, la mére de Mélusine, apparait comme tout aussi
magicienne et potentiellement malfaisante que Circé. Scylla et Mélusine s’inscrivent
dans cette mesure dans un monde féminin tres inquiétant et menacant.

Circé, elle-méme, présente des traits communs avec Mélusine. Elle est une femme-
oiseau, comme cette Mélusine ailée qui quitte le monde des hommes. Circé est kirkos,
c’est-a-dire faucon ou épervier, oiseaux qui sont familiers a 'époque médiévale et
quon trouve dans la légende mélusinienne puisque Mélior, 'une des sceurs de
Mélusine, est emprisonnée au Chateau de I’épervier et ne pourra étre délivrée que par
un homme capable de veiller 'oiseau pendant trois jours et trois nuits. En outre,
meéme si elles ne I'affectent pas elle-méme, comme c’est le cas pour Mélusine qui se
transforme tous les samedis, Circé sait opérer des métamorphoses, comme avec



Scylla, mais également comme avec les compagnons d’Ulysse qui deviennent des
porcs. La encore, le sanglier mélusinien, cochon sauvage, n’est guere loin !

Toujours dans I'entourage de Scylla, Lamia, qui passe parfois pour sa mere,
présente des points communs avec Mélusine. Elle fut 'amante de Zeus et encourut la
jalousie d’Héra, qui tua ses enfants et égara son esprit en empéchant ses paupieres de
pouvoir se fermer, afin qu’elle n’ait plus de repos. Cette malédiction rappelle 'histoire
médiévale d’'union entre une femme et un « chevalier-faé », dans le lai anonyme de
Tydorel. L'enfant de cette union, Tydorel, ne peut fermer les paupieres et est ainsi
privé de sommeil. Il y aurait donc un lien entre le mariage sacré unissant des étres de
deux natures différentes et ce type de malédiction. Pour Lamia, devenue folle, elle
prend une apparence monstrueuse : elle aussi a un buste de femme et un corps de
serpent. Elle se terre en outre dans une caverne, ce qui n’est pas sans rappeler le
puissant imaginaire chtonien lié a Mélusine : Mélusine enferme son pére dans une
montagne, elle apparait pres d'une source qui coule a c6té dun rocher de taille
impressionnante, et son fils Geoffrey devra poursuivre un géant dans les entrailles de
la terre pour accéder a I'histoire de sa mere, représentée sur une fresque souterraine.
Enfin, par jalousie envers les autres meéres, Lamia sort parfois pour dévorer un jeune
enfant. Or cette figure d’ogresse, en apparence éloignée de la figure maternelle de
Mélusine, n’est plus si loin quand, au moment de quitter le monde, la fée demande
quon mette a mort son fils Horrible et qu’elle en donne le moyen précis : Horrible
sera étouffé dans une cave par des gaz produits par un incendie.

Ainsi, I'apparence de la belle et son histoire viennent croiser celles de différentes
figures antiques. L'impression d'une ascendance mythologique antique de cette fée,
qui ne semble pas issue d’'un pur folklore celtique comme d’autres fées médiévales,
est également renforcée par la proximité d’autres signes convergents. Ainsi, les fils de
la fée ont souvent été rapprochés de géants et, plus encore, de cyclopes en raison des
différentes tares physiques dont ils souffrent et dont la récurrence oculaire a marqué
les esprits. Telle Echidna, Mélusine a des descendants qui n’ont parfois quun ceil,
comme son fils Renaud, mais, plus généralement, ce sont toutes sortes de difformités
oculaires qui frappent les fils de la fée : Urien a un ceil rouge et d'imposantes oreilles,
Guy a un ceil plus haut que I'autre, et Horrible trois yeux dont I'un au milieu du front.
Outre une apparence proche de celle des cyclopes, les fils de Mélusine partagent avec
eux la force et le pouvoir, et le fait de faire partie d’'une lignée de batisseurs.

Proximité de motifs ou de mytheémes

La proximité avec d’autres figures antiques s’opere non plus au niveau de
lapparence, mais essentiellement autour de motifs ou de mythémes communs entre
leurs histoires et celle de la fée. Cest dans ce sens, par exemple, que certains
commentateurs ont rapproché l'histoire de Mélusine et Raymondin de celle d’Orphée
et Eurydice, en mettant en avant qu’il s’agissait de deux histoires d’amour extréme,
par-dela la mort, qui imposaient aux amoureux une séparation brutale suivie du
désespoir de 'amant. Mélusine a encore pu étre rapprochée d’'une Gorgone, en
particulier de Méduse. On dit que sa téte était entourée de serpents, qu’elle avait de
grosses défenses pareilles a celles de sangliers et des mains de bronze, autant
d’animaux auxquels fait référence la 1égende mélusinienne. Des ailes d’or devaient lui
permettre de voler, comme des ailes apparaissent pour Mélusine quand il s’agit de
quitter le monde, en sautant d’'une fenétre de son palais. Comme M¢élusine et ses
sceurs, les Gorgones sont trois: toutefois, au rebours des filles de Présine qui


http://fr.wikipedia.org/wiki/Zeus
http://fr.wikipedia.org/wiki/H�ra

rivalisent de beauté, les Gorgones sont tour a tour connues pour leur beauté ou pour
leur laideur. On dit parfois qu’elles n’ont qu'un ceil et qu’elles figent par leur regard.
On retrouve la l'importance cruciale de la question scopique dans la légende
mélusinienne, comme en atteste le fait que la scene de transgression du pacte
amoureux par le regard soit au centre du plus grand nombre de programmes
iconographiques pour l'illustration des romans médiévaux : pour Elinas, le pére de
M¢élusine, il ne faut pas voir son épouse en couches ; pour Raymondin, I’époux de la
fée, il ne faut pas voir Mélusine le samedi. Les deux hommes transgressent I'interdit
et perdent en conséquence non seulement leur bien-aimée, mais encore la prospérité
qu’elle leur assurait. Comme en souvenir de ce tabou, différents fils de Mélusine
souffrent de tares qui touchent leurs yeux.

Toutefois, il semble y avoir un noyau mythique qui a un rayonnement
particulierement fort, alors méme qu’il n’apparait que tardivement dans I'histoire de
la belle. Cest le changement radical de la tonalité et de 'image maternelle, au
moment ou Mélusine quitte le monde des hommes et demande la mise a mort
d’Horrible. Souvent, I'image de Mélusine omet cet épisode quelque peu génant.
Pourtant, il semble bien qu’il constitue une caractéristique rattachant I'histoire de la
fée a des ancétres nombreux et ambigus. Alors qu’elle a revétu jusque-la les traits
d’'une meére aimante et douce, pardonnant méme le geste criminel de son fils Geoffroy
qui cause la mort de 'un de ses freres et de nombreux moines dans l'incendie
volontaire d’'une abbaye, Mélusine demande que I'on mette Horrible a mort, en
expliquant qu’il représente un danger trop grand pour son propre lignage et pour le
monde. Il semblerait que la présence de sa meére soit nécessaire pour contenir les
puissances de chaos d’Horrible et qu’elle soit contrainte a I’éliminer puisqu’elle ne
pourra plus étre la pour protéger le monde du péril qu’il encourt par sa faute. Ce
schéma qui s’appuie a la fois sur un parent infanticide et sur la réponse a une menace
portée par 'enfant a effectivement de nombreux échos mythologiques parmi lesquels
je retiens la référence a Chronos, proposée notamment par Philippe Walters, qui
rapproche également Chronos de Mélusine au sens ou ils peuvent tous deux étre
considérés comme des mesureurs de temps. Mélusine cherche a ramener son
existence au temps d’'une vie humaine et elle annonce les limites du temps des
Lusignan. Elle incarne la fin d'un monde pré-chrétien au profit d'un nouvel ordre au
service des valeurs chrétiennes de la croisade, par exemple. Elle est la fée de 'essor
économique médiéval, de l'expansion de l'urbanisme, défricheuse et batisseuse.
Chronos est fils de Gaia, la Terre, et d’Ouranos, le Ciel, tout comme la nature
métamorphique de Mélusine I'associe a différents éléments, ’eau et I'air, en sus de
son origine chtonienne. Comme Chronos est le roi des Titans, Mélusine est la reine-
mére d’un lignage de trop grands chevaliers, proches des géants. A la vue de Geoffroy,
ses adversaires croient effectivement voir un géant et, par deux fois, il est le seul
chevalier de taille a se mesurer aux géants qui pillent et menacent le monde des
hommes, Grimaut et Gardon. En outre, la mythologie rapporte parfois que ’'homme
serait apparu du temps de Chronos, ce qui rappelle combien Mélusine lutte pour
changer de nature : elle semble vouloir faire advenir un nouvel étre, abolir la fée pour
devenir humaine.

En outre, le pere de Chronos, Ouranos, emprisonne ses enfants, qu’il n’aime pas,
dans les entrailles de leur mere Gaia, tout comme la transgression d’Elinas, le pere de
Mélusine, cause I’exclusion de sa progéniture du monde des hommes et leur vie dans
le domaine, souvent qualifié d’'utérin, d’Avalon. Chronos s’en prend a son pere qu’il

3 Philippe WALTER, La Fée Mélusine, le serpent et l'oiseau, Paris, Imago, 2008, p. 46.



émascule pour libérer ses freres et sceurs, tout comme Mélusine commet un parricide
en enfermant son pere dans une montagne, afin de le punir de la transgression du
pacte qui l'unissait a Présine et de la peine causée a son épouse féerique. C’est Gaia
qui a permis le crime de son fils, en lui donnant ’arme avec laquelle il le commet : de
méme, c’est par la révélation maternelle que le crime de Mélusine est causé.
Toutefois, les motifs ne font pas que se superposer : ils s’inversent ou se croisent
puisque quand Chronos cherche a libérer ses freres des entrailles de la terre,
Mélusine y enferme son pére. On rapporte également que Chronos est le seul parmi
ses freres et sceurs a avoir une apparence « normale », et a ne pas étre un cyclope, ce
qui rejoint I'imaginaire mélusinien de la tare ou de la difformité physique, tant pour
la fée métamorphique que pour ses enfants aux différents stigmates rappelant
souvent, nous l'avons vu, ceux des cyclopes, ou pour les deux derniers fils de
Mélusine dont les romans médiévaux précisent qu’ils sont exempts de toute trace
physique de leur ascendance. Chronos précipite d’ailleurs finalement les Cyclopes
dans le Tartare. Dans ’histoire mélusinienne, il est également question d’une beauté
qui transcende les tares physiques. Tous les fils sont présentés comme ayant une
beauté extréme en dépit de leurs tares, jusqu’aux derniers fils, totalement parfaits
physiquement. Progressivement, la part monstrueuse du lignage a été reléguée au
monde de l'invisible, comme les Cyclopes oubliés dans le Tartare. Enfin, comme dans
I’histoire mélusinienne, le geste parricide est suivi d'une malédiction du coupable :
Ouranos annonce a Chronos qu’il sera a son tour détroné par son propre fils.
Mélusine, elle, n’est pas maudite par son pere, mais par sa mere, ce qui associe
définitivement la féminité a une part d’obscurité mais aussi de puissance. La
malédiction la touche directement, mais ce n’est qu'indirectement qu’on retrouve le
motif du fils menacant ses parents, au moment de la révélation concernant le
caractere terrible d’Horrible. Mais, de nouveau, le modéle est brouillé puisque si
Mélusine demande la mort d’Horrible ce n’est pas pour se préserver elle-méme, mais
précisément au moment ou elle s’appréte a quitter le monde des hommes. Chronos
engloutit ses enfants jusqu’au sixieme, Zeus, auquel sa mere substitue une pierre.
Mélusine, elle, ne sauve pas I’enfant, mais au contraire demande sa mort.

On retrouve en partie ce schéma mythique dans l'histoire de Zeus, de nouveau : il
n’hésite pas a engloutir sa premiére épouse, Métis, sur les conseils de Gaia et
Ouranos, car elle lui aurait donné un fils au cceur violent, qui serait devenu le roi des
hommes et des dieux. Mélusine n’engloutit pas son époux, et sa présence terrestre
protege le fils menacant, dont elle protége également le monde. Toutefois, en
décalant un peu les choses, un autre fils introduit le chaos et la violence en causant la
mort de son frere : Geoffroy cause indirectement la rupture entre ses parents par son
fratricide et 'engloutissement symbolique de sa mere par son pere, lorsque ce dernier
rend inévitable la rupture du pacte par le fait d’accuser publiquement son épouse
d’étre la cause du geste monstrueux du fils.

Dans la mythologie gréco-romaine, les aventures de Pélée et de Thétis comportent
un schéma proche : Zeus et Poséidon qui souhaitent un enfant de Thétis renoncent
quand ils apprennent que l'enfant serait plus puissant que son pere. Les dieux
décident alors de marier Thétis a un mortel, Pélée. Thétis concoit un fils et,
souhaitant le rendre immortel, elle le recouvre d’ambroisie, le jour, et le plonge dans
les braises, la nuit. Quand il s’en apercoit, Pélée s’oppose a ce rituel cruel, mais
Thétis, heurtée par le manque de confiance de son époux, s’enfuit dans la mer. Les
convergences avec |’histoire de Mélusine sont tres indirectes mais intéressantes. Il est
déja question de la trop grande puissance du fils par rapport au pere : dans 'histoire
mélusinienne, Horrible constitue une menace a laquelle son pere ne saurait faire face



seul. La meére apparait cruelle, ce qui n’est pas le cas pour Mélusine, sauf quand elle
demande la mise a mort d'Horrible. Toutefois, les tares physiques des fils peuvent
étre concues comme un malheur causé par leur mere et, surtout, on peut rapprocher
le manque de confiance de Pélée avec la dénonciation par Raymondin de la nature
monstrueuse de Mélusine.

Le conte d’« Amour et Psyché », figurant dans L’Ane d’'or ou les Métamorphoses
(IV-VI) d’Apulée (vers 180), se rapproche aussi de la 1égende mélusinienne, a la fois
par le fait qu’il se situe a la frontiere entre conte et mythe4, comme I’histoire de la fée,
et parce qu’il narre les amours d’'une mortelle et d'un dieu, scellées par un pacte.
Psyché ne peut voir ’apparence de son époux qui la visite toutes les nuits. Les sceurs
jalouses de la jeune mariée lui font croire que 'interdit s’explique par la monstruosité
de I’époux, qu’elle devrait plut6t chercher a tuer. Psyché se laisse persuader, toutefois
elle ne tue pas Amour car elle voit sa beauté extréme quand elle allume sa lampe pour
commettre son forfait. Néanmoins, le serment est rompu et Amour disparait.
Différentes convergences apparaissent avec la légende mélusinienne. Il s’agit d'une
hiérogamie, c’est-a-dire d'une union avec un étre divin ou divinisé car, méme si
Mélusine n’est pas une déesse, elle partage I'immortalité des fées, lorsqu’elle
rencontre Raymondin, et participe d’'une autre nature que la nature humaine. L'union
de Mélusine et Raymondin est également conditionnée par un pacte qui repose sur
I'interdit de voir 'apparence véritable non pas du bien-aimé mais de la bien-aimée :
Raymondin est ébloui par la beauté de Mélusine sous sa forme de femme, mais il ne
doit pas voir I’apparence métamorphique de la fée quand le bas de son corps est celui
d’'une serpente, jusqu’au nombril. Dans les deux cas, la transgression repose sur un
regard interdit, sur une image volée. Le pacte mélusinien est également transgressé
en raison des propos d’un jaloux qui convainc Raymondin d’épier son épouse.
Toutefois, ce n’est pas une beauté foudroyante que surprend Raymondin mais
l’apparence monstrueuse de son épouse. Pour autant, Raymondin n’exprime aucune
répugnance et, au contraire, se repent de sa transgression et craint de perdre la
meilleure femme qui soit. On rejoint donc lhistoire d’Amour et Psyché car la
transgression renforce 'amour de celui qui la commet. Enfin, méme si cela se fait en
deux temps dans lhistoire médiévale, la transgression de l'interdit conduit a la
rupture des amants et a une disparition de I'étre trahi dans un autre monde,
inaccessible pour ’humain. Il est intéressant d’observer que, dans les deux cas, il est
question d’un interdit portant sur la possibilité de poser le regard sur la beauté ou sur
une beauté d'une autre nature, et sur 'acceptation du mystere que porte autrui.

Par-dela les ressemblances...

Ce cheminement parmi quelques figures et quelques histoires de I’Antiquité
montrent dans quelle mesure la figure mélusinienne, qui semble essentiellement
médiévale, peut se comprendre dans un réseau de significations qui dépassent
largement le seul cadre médiéval. Cela prouve, une fois encore, qu’il n’y a pas de
rupture radicale entre I’Antiquité et le Moyen Age, méme quand on observe une des
figures qui comporte beaucoup de caractéristiques irréductiblement médiévales :
rencontre d’'une créature féerique, christianisation d'un souvenir du paganisme,
invention d’un ancétre lignager totémique, brouillage du genre du récit rapportant
I’aventure... Toutefois, si la critique ne considere que marginalement les ancétres

4 Voir Véronique GELY, L’Invention d’un mythe : Psyché — Allégorie et fiction du siécle de Platon au
temps de La Fontaine, Paris, H. Champion, 2006.



antiques de Mélusine, c’est qu’il est tres malaisé de dessiner une filiation avec
certitude tant on ignore beaucoup de la lecture et du simple accés du Moyen Age a
une grande partie des sources antiques. Pour les figures et histoires que nous avons
rencontrées, nous avons quelques indications : Ovide, qui parle de Scylla, de Circé ou
des Gorgones, était connu au moins depuis le XIIesiecle, et on lit Apulée au
XIVesiecle. Pour autant, rien n’indique que Jean d’Arras ou Coudrette se soit
directement inspiré de sources antiques.

De surcroit, ce qui empéche les commentateurs de pousser trop loin la question de
I'inspiration médiévale est également 'ampleur des divergences et des inversions des
hypothétiques sources antiques. J’en examinerai quelques-unes, en prenant a rebours
certains des exemples de convergences observés précédemment, pour lesquels javais
déja mis en lumiere quelques écarts. Dans le conte d’« Amour et Psyché », Psyché,
repentante, va reconquérir son bien-aimé, qui, sensible a sa démarche, lui offrira
I'immortalité et une éternité d’amour. Dans la légende mélusinienne, dans une
certaine mesure, on trouve la méme chose puisque la rupture du pacte est retardée
par le fait que Raymondin se repente immédiatement de la transgression. Il faudra
une seconde trahison pour que la rupture soit consommeée. Dans un premier temps,
on observe que Mélusine est sensible comme 'est Amour au repentir de son bien-
aimé. Toutefois, il y a bien une seconde transgression et la rupture des amants qui,
précisément, prive non plus celui qui a trahi, mais celui qui I'a été, du salut, soit, au
XIVesiecle, de la seule forme véritable d'immortalité, puisque I'extréme longévité
féerique n’est rien au regard du salut en Dieu, auquel aspire Mélusine et qu’elle
estime ne pouvoir atteindre que dans le mariage avec un mortel et par une mort tout
humaine. L’'inversion du motif est complexe au sens ou la privation du salut
correspond a une privation de la mort : Mélusine est dans cette curieuse position des
étres du monde pré-chrétien qui n’aspirent qu’a offrir leur ame a Dieu, c’est-a-dire a
mourir, ce qui est bien différent des héros de I’Antiquité.

En outre, une autre inversion majeure a laquelle nous avons déja été sensible, et
que présente la 1égende mélusinienne au regard du conte d’« Amour et Psyché », est
I'inversion des roles masculins et féminins : investir la femme d’une charge magique
et inquiétante, en faire un avatar du serpent et la revétir d'une beauté trompeuse ne
surprend guere dans un contexte judéo-chrétien qui nous y a habitués, mais faire
d’'une femme l'ancétre d’un lignage et de sa puissance est plus surprenant. Montrer
une femme qui cherche a sauver son dme et un homme faible trop sensible au
discours d’autrui est intéressant dans le contexte médiéval. Ce renversement des
poOles du masculin et du féminin est encore sensible dans le rapprochement avec
I'histoire de Chronos : dans le récit antique, c’est un fils qui s’en prend a son pere,
dans le récit médiéval, une fille. On pourra voir la encore une preuve de I'image
inquiétante des femmes durant la période. Toutefois, il faudrait nuancer le propos car
la l1égende mélusinienne est a la fois 'histoire d’'une malédiction et d'une rédemption
qui se cristalliseront particulierement bien dans une figure féminine, incarnant la
morale courtoise de rachat par 'amour et les vertus chrétiennes, dans un monde aux
meeurs refondées autour de figures féminines. En ce qui concerne le rapprochement
avec Chronos, il apparait aussi que la place des personnages dans la fratrie a une
influence : Chronos est le plus jeune et un male, tandis que Mélusine est, chez Jean
d’Arras, I'ainée et de sexe féminin (chez Coudrette, elle est la plus jeune). Cette
double nuance peut étre comprise comme 'expression d’un contraste important de
perspectives : Chronos met fin a un ordre du monde qu’il conteste, a un ordre ancien,
Mélusine est a 'origine d’un lignage. L'un cl6t un temps tandis que 'autre en ouvre
un autre : le choix d’'une héroine engage le récit du c6té de la fécondité et de I’avenir.

10



Enfin, la troisieme grande raison qui a pu détourner les commentateurs dun
examen trop approfondi de linspiration antique des auteurs médiévaux est
également la grande différence dans le statut des récits. Mélusine est d’abord
I’héroine d’'un roman qui se présente comme historique, selon ’acception médiévale :
il s’agit de remonter le temps pour inventer 'ancétre d’un lignage et ainsi remotiver
sa valeur. On le comprend, il ne s’agit pas d’Histoire au sens moderne, mais d'un
appui du réel sur la légende ou sur le mythe. On hésite entre les deux termes tant la
figure mélusinienne est ancrée dans un espace géographique et une époque précise.
Cette coloration légendaire de son histoire est renforcée par la mention de preuves de
I’existence de la fée dans le réel, depuis les batisses qu’elle a édifiées en Poitou jusqu’a
I’empreinte de son pied laissé dans la pierre au moment de son envol, en passant par
I’existence de ses nombreux descendants Lusignan. Pourtant, les convergences que
nous avons mises en lumiere rappellent surtout la nature mythologique, voire
franchement mythique, de la belle de Lusignan. La filiation dont il a été question
n’est pas objective ou linéaire, elle est davantage un avatar, la concentration de
symboles ou d’archétypes, hérités de mythes plus que d’'une mythologie précise.
M¢élusine rencontre des figures antiques au sens ou elle pose les mémes questions ou
utilise les mémes métaphores pour s’interroger sur I'amour, sur les rapports entre le
féminin et le masculin, entre parents et enfants, ou sur Dieu et ses créatures, sur la
mort et le devenir de 'ame, sur la contemplation de la beauté, sur I'interdit ou la
transgression, 'union de ’ame et de I'amour divin, par exemple. On comprend que
I'histoire de Mélusine fait toucher a des fondements mythiques et a des fantasmes
trées profonds, ce qui explique qu’elle puisse rencontrer différentes figures,
notamment issues de I’Antiquité, et que, qui plus est, 'ambiguité soit I'un des traits
quelle partage avec ses différents prédécesseurs, tant la psyché comporte
intrinséquement différents degrés de paradoxes.

En guise de conclusion : questions de méthode

Ce qui nous retiendra encore un peu ici, dans le contexte d’études et de recherches
littéraires, est la facon dont s’élabore cette catégorie spécifique du mythe qu’est le
mythe littéraire. Il semble que Mélusine soit a la croisée du mythe comme invariant
psychique et de l'histoire littéraire, c’est pourquoi il semble 1égitime de 'aborder sous
I'angle de la mythologie comparée. Pourtant, il faut rappeler que la méthodologie
méme de la mythologie comparée pose de nombreuses questions et ne va pas de soi.
Etudier I'histoire de Mélusine sous I'angle de la mythologie comparée a permis de
mettre en lumiere, non seulement les sources antiques que nous avons évoquées ici,
mais aussi d’autres modeles, plus éloignés. Parmi les plus anciens, les premiers textes
qui rapportent l'histoire d’'une union entre un humain et un étre surnaturel datent
vraisemblablement des IVe-Ve siecles ; on peut évoquer ceux consacrés aux amours de
Pururavas et de la nymphe Urvaci, dans toute la poésie brahmanique : la nymphe,
momentanément exilée du ciel, s’éprend de Pururavas qui le lui rend bien. Ils filent le
parfait amour en respectant un pacte: Urvaci doit garder deux agneaux qu’elle
considérera comme ses enfants, aupres d’elle, et Pururavas ne doit pas la laisser le
voir dans sa nudité. Mais les Gandharva, qui désirent qu’Urvagi regagne le ciel, volent
les deux agneaux et, tandis que Pururavas s’élance, en pleine nuit et nu, a la poursuite
des ravisseurs, ils produisent un éclair qui conduit Urvagci a briser le second aspect du
pacte. La nymphe disparait alors, au comble du désespoir. Toutefois, a la différence
des aventures de Raymondin, Pururavas parvient, au prix de puissants efforts, a
retrouver sa bien-aimée qui lui donne un fils, puis quatre autres pendant les quatre

11



années qui suivent. Enfin, Pururavas obtient la grace des Gandharva et est élevé
jusqu’au royaume céleste ou il vit dans la félicité avec Urvaci. Toujours dans le
domaine indien du Mahabharata, sans doute daté des VIIIe-IXe siecles avant J.-C.,
on peut considérer la relation du roi Santanu et de la déesse Ganga. Ayant revétu
l'apparence d’'une jeune femme dune beauté sans pareille, Ganga épouse le roi
Santanu, a la condition qu’il ne la questionnera jamais sur ses actes. En effet, elle
vient sur Terre afin de donner naissance a sept enfants qu’elle tuera en les noyant
dans le fleuve, des la naissance. En apparence, ce geste parait bien curieux. En réalité,
ces enfants sont autant de personnes célestes qui avaient subi une malédiction qui les
condamnait a s’incarner. Afin de réaliser le présage, tout en en ménageant les
victimes, Ganga vient sur terre et procrée. Le supplice des personnes divines ne dure
pas longtemps. Apres avoir été tuées par leur mere, elles sont retournées au ciel. Le
roi garde le silence pour sept enfants, mais au moment ou Ganga s’appréte a noyer le
huitieme, il ne peut s’empécher de I'interroger sur ses actes. Elle lui explique qui elle
est, mais le quitte immédiatement avec le dernier enfant, qu’elle rendra cependant a
son pere, lorsqu’il aura atteint 'adolescence.

Dans une autre tradition, la figure de Mélusine se rapproche également, par la
menace qu’elle fait peser sur Horrible, du personnage de Lilith, forme de premiére
Eve tentatrice. Car Lilith est une sorte de démon femelle nocturne, doté d’ailes et de
longs cheveux, parfois femme-serpent ailé, qui met en péril les femmes en couches
dont elle dévore les enfants. On voit que la métamorphose et la mise a mort de son
fils pourraient faire de Mélusine une figure familiere : Mélusine et Lilith partagent
une forme de sacralité féminine primordiale, ainsi quun caractere profondément
ambigu : a la fois aériennes et chtoniennes, dévoratrices et fécondes... Derriere Lilith,
on a souvent considéré que se dessinait la silhouette d’Ishtar/Innana, la déesse du
Moyen-Orient. Ishtar/Innana est une forme de déesse de I'amour qui revét un aspect
hermaphrodite, comme peut le faire Mélusine avec son corps métamorphosé dont la
queue de serpent évoque pour certains commentateurs un phallus, faisant de la belle
un étre double. Ishtar/Innana est au centre de différents rituels rappelant le mariage
sacré d’'un dieu et d'un mortel.

Enfin, plus loin encore des traditions judéo-chrétiennes et de leurs ancétres, on
trouve des figures féminines qui rappellent la Belle de Lusignan comme Cihuacoatl, la
femme serpent azteque, déesse de la maternité et de la fertilité. Cela souligne
combien la figure de Mélusine s’élabore a partir d’antécédents littéraires et culturels,
mais surtout d'un imaginaire trés universel, se cristallisant dans certaines images,
autour de certains mythémes. Il est impossible, dans I'état actuel des connaissances
au moins, de suivre une filiation précise de ces figures et cette aporie salutaire
ramene nécessairement le critique vers le travail d’analyse minutieuse de la figure.
Cela engage la prise de conscience de I'épaisseur propre de la figure mélusinienne et
du caractere irréductible de toute grande figure de la littérature. Identifier un
intertexte, des ancétres, des doubles ou des sceurs de Mélusine, attire I’attention vers
ce qui, dans I'héroine médiévale, les déborde ou les contrarie, vers la matiere
mystérieuse de la fée. Au plan de la recherche, cela souligne que le savoir, la culture
doivent toujours dialoguer avec la pensée et la sensibilité.

12



Bibliographie

GELY, Véronique, L’Invention d’'un mythe : Psyché — Allégorie et fiction du siécle de
Platon au temps de La Fontaine, Paris, H. Champion, 2006.

HARF-LANCNER, Laurence, Les Fées au Moyen Age, « Morgane et Mélusine, La
naissance des fées », Paris, Champion, 1984.

—, Le Monde des fées dans l'occident médiéval, Paris, Hachette littérature, « Vie
quotidienne », 2003.

LE GOFF, Jacques et LEROY-LADURIE, Emmanuel, « Mélusine maternellq et
défricheuse », Annales, 1971, p. 587-622 [repris dans Pour un autre Moyen Age,
Paris, Gallimard, 1977, p. 307-331].

WALTER, Philippe, La Fée Mélusine, le serpent et l'oiseau, Paris, Imago, 2008.

13



