
 

 1 

 
 
 

Numéro 2 (1)  décembre 2017 
_____________________________________________________ 

 
Figures antiques ambiguës : 

le sexe et la mort, l’art et les monstres 
_____________________________________________________ 

 

Les ancêtres de Mélusine : décalages et inversions 
 

Myriam WHITE-LE GOFF 
Univ. Artois, EA 4028, Textes & Cultures, Arras, F-62000, France 

 
 
Résumé 
La très médiévale Mélusine fait écho à différentes figures anciennes et son histoire 
présente des points communs avec celles d’êtres de l’Antiquité. Mais ces 
convergences s’appuient avant tout sur les ambiguïtés de ces figures antiques et se 
logent dans l’espace dessiné par les propres ambiguïtés de la fée. Certaines 
ressemblances s’appuient sur l’apparence (Parques, sirènes, Échidna, Scylla, Circé ou 
Lamia) ; d’autres concernent des motifs ou des mythèmes (les histoires de Chronos, 
de Pélée et Thétis ou d’Amour et Psyché). Toutefois, malgré les ressemblances, les 
romans de Mélusine sont en contradiction avec certains modèles antiques, 
notamment sur la répartition du masculin et du féminin, mais aussi concernant le 
statut du récit. La question fondamentale semble être celle de la définition du mythe, 
y compris littéraire. 
 
Abstract 
The deeply medieval Melusine echoes several ancient characters and her story 
seems connected with the ones of creatures of the Ancient world. Nevertheless, the 
feeling of convergence relies above all on the characters’ ambiguities and expresses 
itself in the very ambiguity of the fairy. Some similarities depend on appearances 
(the three fates, mermaids, Échidna, Scylla, Circe or Lamia) ; other ones concern 
parts of the story (Chronos, Peleas and Thetis or Eros and Psyche). But, in spite of 
the similarities, the melusinian novels contradict certain ancient models, in 
particular in the distribution between masculine and feminine roles, but also 
concerning the story’s perception. The core question seems to be the definition of 
myth, espicially of litterary myth. 
 
Mots-clés : Coudrette, Jean d’Arras, Mélusine, fée, féminin, métamorphose, mythe, 
mythologie. 
  



 

 2 

Plan 

Proximité d’apparences 

Proximité de motifs ou de mythèmes 

Par-delà les ressemblances… 

En guise de conclusion : questions de méthode 

Bibliographie 

  



 

 3 

Établir un rapport entre Mélusine, figure éminemment et presque 
caricaturalement médiévale, et les figures mythologiques antiques peut paraître 
incongru. Pourtant – j’y reviens souvent avec mes étudiants, qui découvrent la 
période médiévale – en dépit de l’impression qu’en donnent les livres d’histoire ou 
d’histoire littéraire, le Moyen Âge n’est pas soudain apparu, sans lien avec la période 
qui l’a précédé, l’Antiquité. On peut certes concéder que les Grandes Invasions, 
notamment, ont constitué une véritable et longue période de rupture ou 
d’acculturation, mais il n’en demeure pas moins qu’on peut observer pendant la 
longue période médiévale différents souvenirs de l’Antiquité. 

Dès l’abord, la figure de Mélusine, que l’on représente souvent près d’une source, 
d’une fontaine ou dans un grand bain, convoque dans l’imaginaire différentes figures 
d’ondines ou de nymphes, mais je tenterai de montrer qu’elle peut être rapprochée 
avec profit de figures plus précises et que son histoire rencontre ce qu’on sait de 
différents personnages issus de l’Antiquité. Pour ce faire, je rappellerai à grands traits 
l’histoire de la belle Dame de Lusignan telle que la rapportent deux grands écrivains 
de la fin du Moyen Âge, à la charnière entre le XIVe et le XVe siècles. Jean d’Arras, en 
1392, puis Coudrette, entre 1401 et 1405, ont consacré deux romans à un personnage 
rapidement qualifié de « fée » que Jean d’Arras a, semble-t-il, le premier nommé 
Mélusine. Les deux romans reprennent à peu près la même matière : l’histoire de 
l’union entre cette créature surnaturelle et un être humain, et la descendance 
fameuse qui l’a suivie. Dans cette hiérogamie – mariage qu’on veut sacré entre des 
êtres de natures différentes – Laurence Harf-Lancner voit l’origine d’un schéma 
narratif récurrent qu’elle appelle du nom de l’héroïne « schéma mélusinien »1. Ce 
schéma comporte différents éléments constitutifs : une rencontre entre un mortel et 
un être surnaturel, la conclusion d’un pacte puis la transgression de ce pacte et la 
découverte d’un détail monstrueux ; en général, il présente également une ou des 
naissances destinées à perpétuer dans le monde des vivants le lignage de l’être 
surnaturel. Dans les Romans de Mélusine, la rencontre a lieu alors que Mélusine erre 
à travers le monde en quête d’un homme qui voudra bien l’épouser après que sa mère 
a prononcé une malédiction à son encontre, pour la punir d’avoir causé la mort de 
son père, en l’enfermant dans une montagne en punition d’avoir trahi sa mère. Le 
futur époux, Raymondin, est interpellé par la belle, en pleine forêt, alors qu’il est au 
désespoir après un accident de chasse au cours duquel il a mortellement blessé son 
oncle. Le jeune homme croit que son destin funeste est scellé, mais Mélusine non 
seulement lui offre une solution immédiate pour faire passer l’accident pour une 
blessure de sanglier, mais encore lui propose de l’épouser à condition qu’il ne cherche 
jamais à savoir ce qu’elle fait le samedi puisque, selon la malédiction prononcée par la 
propre mère de la jeune femme, ce jour-là, Mélusine devient mi-serpente et se baigne 
longuement à l’écart des hommes. Elle promet également fertilité et prospérité à son 
bien-aimé, qui accepte le pacte. Toutefois, selon le schéma traditionnel et sous 
l’influence néfaste d’un jaloux, Raymondin transgresse l’interdit : il épie la belle 
pendant son bain du samedi et découvre son apparence métamorphique animale. 
Pourtant, bien que la fée sache la trahison, l’union n’est pas immédiatement rompue 
car le couple est solidement implanté dans le tissu social de son temps : le couple a eu 
dix fils dont les aînés se sont déjà illustrés lors de croisades. Leurs terres sont vastes 
et la fée a magiquement érigé différentes bâtisses qui honorent le nom des Lusignan. 

                                                   
1 Laurence HARF-LANCNER, Les Fées au Moyen Âge, « Morgane et Mélusine, La naissance des 
fées », Paris, Champion, 1984, puis Le Monde des fées dans l’occident médiéval, Paris, Hachette 
littérature, « Vie quotidienne », 2003, passim. 



 

 4 

Ce n’est donc qu’en différé que le schéma se vérifie, quand l’un des fils tumultueux, 
Geoffroy la Grande Dent, ainsi nommé en raison de l’immense dent qui sort de sa 
bouche à la façon d’une défense de sanglier, cause la mort de l’un de ses frères en 
mettant volontairement le feu à l’abbaye que ce dernier a rejointe, voulant entrer 
dans les ordres. En proie à l’horreur suscitée par ce crime, Raymondin dénonce en 
public ce geste en l’expliquant par le caractère monstrueux de son épouse. Devant 
cette condamnation manifeste, Mélusine prend son envol, sous la forme d’une 
dragonne, pour quitter à jamais le monde des hommes, non sans avoir adressé à son 
époux des mots d’amour et des recommandations, notamment le curieux désir que 
soit mis à mort l’un de ses derniers fils, baptisé Horrible. Pour répondre à la 
sidération de Raymondin qui n’a jamais connu d’elle qu’un grand dévouement 
maternel, elle explique son vœu par le danger que représente Horrible pour le devenir 
de la famille et de son domaine. L’enfant sera ainsi mis à mort pour préserver 
l’ensemble de la lignée des Lusignan de la menace qu’il représente. 

Un grand nombre de commentateurs de l’histoire de Mélusine ont déjà montré que 
ce schéma se retrouve depuis bien longtemps dans la littérature et les mythes 
mondiaux. Même si le modèle de la « fée » semble très médiéval, il désigne avant tout 
des personnages dont le point commun est souvent une beauté extrême et des 
caractéristiques qui dépassent le cadre naturel ou rationnel. Outre sa capacité à se 
métamorphoser, qui aurait suffi à surprendre, Mélusine apparaît aussi douée de 
différentes aptitudes surnaturelles : elle bénéficie de connaissances inexplicables sur 
le passé et l’avenir, notamment de son époux, et elle s’avère être une bâtisseuse et une 
défricheuse, selon les mots de Jacques Le Goff et Emmanuel Leroy-Ladurie, dans un 
article célèbre sur la fée2, dont l’activité ne peut être assimilée à une œuvre humaine 
par son ampleur et sa rapidité. De fait, cette qualification féerique pose problème et 
Jean d’Arras n’hésite pas à exprimer ses réticences pour l’emploi du terme dès le 
début de son roman. Il conclut qu’il l’emploie, faute de mieux, mais sans savoir 
exactement ce qu’il recouvre, si ce n’est quelque chose de merveilleux et 
d’éblouissant, qui échappe à la compréhension humaine. De fait, je tâcherai de 
montrer ici que Mélusine fait écho à différentes figures anciennes et que son histoire 
présente des points communs avec celles d’êtres de l’Antiquité. Toutefois, ces 
convergences s’appuient avant tout sur les ambiguïtés de ces figures antiques et se 
logent dans l’espace précisément dessiné par les ambiguïtés de la belle Dame de 
Lusignan. 

Proximité d’apparences 

Le mot « fée » porte une signification incertaine : il est souvent associé au domaine 
de la littérature d’influence celtique, alors même qu’on a fréquemment vu dans les 
figures féeriques des avatars de créatures antiques, en mettant en avant une 
étymologie de « fée » qui dériverait du latin « fata ». Les fées présideraient ainsi à la 
destinée, et, en ce sens, elles ont souvent été perçues comme le souvenir des Parques 
antiques. De fait, comme les trois sœurs de l’Antiquité, Clotho, Lachésis et Atropos, 
les fées médiévales se présentent souvent par groupes de trois et ont une étrange 
familiarité avec la mort et la connaissance de l’avenir. Dans les Romans de Mélusine, 
la belle n’apparaît pas seule et elle est plusieurs fois flanquée de deux autres figures 
féminines. Mélusine a en effet deux sœurs : Mélior et Palestine, qui grandissent avec 

                                                   
2 Jacques LE GOFF et Emmanuel LEROY-LADURIE, « Mélusine maternelle et défricheuse », Annales, 
1971, p. 587-622, repris dans Pour un autre Moyen Âge, Paris, Gallimard, 1977, p. 307-331. 

http://www.france-spiritualites.fr/mythologie-histoire-geographie/mythologie/grecque/L/lachesis.html


 

 5 

elle auprès de leur mère Présine, en Avalon, et ce sont peut-être elles qui apparaissent 
auprès de la fée lors de la rencontre avec Raymondin, à la fontaine de Soif, même si 
les textes restent allusifs à ce sujet. Mélusine préside à la destinée de Raymondin et 
de ses fils, mais également de l’ensemble du domaine et de la lignée des Lusignan. 
Elle distribue et retire la prospérité. 

La proximité avec les Parques concerne non seulement Mélusine mais aussi un 
grand nombre de figures féeriques. En outre, la métamorphose de Mélusine en 
créature à queue de poisson, qui se baigne tous les samedis, en battant l’eau d’un 
large bassin de sa queue gigantesque, ainsi que l’insistance sur la beauté et la 
puissance de séduction de la belle, qui attire Raymondin en partie par sa voix, ne sont 
pas sans faire écho dans notre imaginaire actuel aux sirènes. De fait, même si les 
sirènes antiques se présentaient plutôt comme ailées, l’envol de la fée, lorsqu’elle 
quitte le monde, lui donne leur apparence, d’autant qu’au Moyen Âge les sirènes sont 
déjà devenues femmes-poissons. En outre, par-delà leur beauté fatale, les sirènes 
sont aussi, pour l’époque médiévale, des incarnations de la maternité, et on raconte 
différentes histoires de héros médiévaux allaités par des sirènes. Or, on sait la face 
maternelle et nourricière de Mélusine et on n’oublie pas que, même après avoir quitté 
le monde des hommes, les romans rapportent qu’elle revient allaiter ses deux plus 
jeunes fils. Dans l’iconographie, en outre, la sirène portant dans les bras une petite 
figure humaine peut faire référence à son caractère psychopompe, ce qui renvoie, 
concernant Mélusine, à sa nature féerique qui la place hors-temps, en sorte qu’elle 
accompagne les humains d’un monde à l’autre, par-delà les limites du temps d’une 
vie humaine. 

Au-delà des convergences générales, il existe des figures antiques dont les liens 
semblent plus intenses avec la fée médiévale. La première que j’aborderai est celle 
d’Échidna dont la tête, le torse et les bras sont ceux d’une belle femme, mais qui pour 
le reste de son corps est un énorme et affreux serpent recouvert d’écailles aux 
couleurs changeantes. Scylla, souvent représentée avec des sirènes, présente un 
aspect proche. La mythologie la décrit comme une nymphe qui fut changée en 
monstre marin par Circé. Elle apparaît comme un être hybride, avec une poitrine de 
femme, un ventre de loup, et une queue de dauphin. Les termes de cette hybridité 
sont proches de celle de Mélusine, notamment par l’association d’une queue 
pisciforme et d’une poitrine féminine. En outre, pour Scylla comme pour Mélusine, la 
métamorphose est associée à une malédiction amoureuse. L’hybridité est aussi 
rupture entre soi et soi, puis, a fortiori, entre soi et l’autre, d’où une forme 
d’impossibilité de l’amour, qui s’exprime très simplement par le rejet du corps 
monstrueux par l’être aimé, comme une image de la difficulté à accepter l’altérité 
toujours radicale de l’autre dans l’amour. En outre, comme pour Mélusine, l’hybridité 
de Scylla est causée par une malédiction prononcée par un personnage féminin, doué 
de pouvoirs surnaturels : Présine, la mère de Mélusine, apparaît comme tout aussi 
magicienne et potentiellement malfaisante que Circé. Scylla et Mélusine s’inscrivent 
dans cette mesure dans un monde féminin très inquiétant et menaçant. 

Circé, elle-même, présente des traits communs avec Mélusine. Elle est une femme- 
oiseau, comme cette Mélusine ailée qui quitte le monde des hommes. Circé est kirkos, 
c’est-à-dire faucon ou épervier, oiseaux qui sont familiers à l’époque médiévale et 
qu’on trouve dans la légende mélusinienne puisque Mélior, l’une des sœurs de 
Mélusine, est emprisonnée au Château de l’épervier et ne pourra être délivrée que par 
un homme capable de veiller l’oiseau pendant trois jours et trois nuits. En outre, 
même si elles ne l’affectent pas elle-même, comme c’est le cas pour Mélusine qui se 
transforme tous les samedis, Circé sait opérer des métamorphoses, comme avec 



 

 6 

Scylla, mais également comme avec les compagnons d’Ulysse qui deviennent des 
porcs. Là encore, le sanglier mélusinien, cochon sauvage, n’est guère loin ! 

Toujours dans l’entourage de Scylla, Lamia, qui passe parfois pour sa mère, 
présente des points communs avec Mélusine. Elle fut l’amante de Zeus et encourut la 
jalousie d’Héra, qui tua ses enfants et égara son esprit en empêchant ses paupières de 
pouvoir se fermer, afin qu’elle n’ait plus de repos. Cette malédiction rappelle l’histoire 
médiévale d’union entre une femme et un « chevalier-faé », dans le lai anonyme de 
Tydorel. L’enfant de cette union, Tydorel, ne peut fermer les paupières et est ainsi 
privé de sommeil. Il y aurait donc un lien entre le mariage sacré unissant des êtres de 
deux natures différentes et ce type de malédiction. Pour Lamia, devenue folle, elle 
prend une apparence monstrueuse : elle aussi a un buste de femme et un corps de 
serpent. Elle se terre en outre dans une caverne, ce qui n’est pas sans rappeler le 
puissant imaginaire chtonien lié à Mélusine : Mélusine enferme son père dans une 
montagne, elle apparaît près d’une source qui coule à côté d’un rocher de taille 
impressionnante, et son fils Geoffrey devra poursuivre un géant dans les entrailles de 
la terre pour accéder à l’histoire de sa mère, représentée sur une fresque souterraine. 
Enfin, par jalousie envers les autres mères, Lamia sort parfois pour dévorer un jeune 
enfant. Or cette figure d’ogresse, en apparence éloignée de la figure maternelle de 
Mélusine, n’est plus si loin quand, au moment de quitter le monde, la fée demande 
qu’on mette à mort son fils Horrible et qu’elle en donne le moyen précis : Horrible 
sera étouffé dans une cave par des gaz produits par un incendie. 

Ainsi, l’apparence de la belle et son histoire viennent croiser celles de différentes 
figures antiques. L’impression d’une ascendance mythologique antique de cette fée, 
qui ne semble pas issue d’un pur folklore celtique comme d’autres fées médiévales, 
est également renforcée par la proximité d’autres signes convergents. Ainsi, les fils de 
la fée ont souvent été rapprochés de géants et, plus encore, de cyclopes en raison des 
différentes tares physiques dont ils souffrent et dont la récurrence oculaire a marqué 
les esprits. Telle Échidna, Mélusine a des descendants qui n’ont parfois qu’un œil, 
comme son fils Renaud, mais, plus généralement, ce sont toutes sortes de difformités 
oculaires qui frappent les fils de la fée : Urien a un œil rouge et d’imposantes oreilles, 
Guy a un œil plus haut que l’autre, et Horrible trois yeux dont l’un au milieu du front. 
Outre une apparence proche de celle des cyclopes, les fils de Mélusine partagent avec 
eux la force et le pouvoir, et le fait de faire partie d’une lignée de bâtisseurs. 

Proximité de motifs ou de mythèmes 

La proximité avec d’autres figures antiques s’opère non plus au niveau de 
l’apparence, mais essentiellement autour de motifs ou de mythèmes communs entre 
leurs histoires et celle de la fée. C’est dans ce sens, par exemple, que certains 
commentateurs ont rapproché l’histoire de Mélusine et Raymondin de celle d’Orphée 
et Eurydice, en mettant en avant qu’il s’agissait de deux histoires d’amour extrême, 
par-delà la mort, qui imposaient aux amoureux une séparation brutale suivie du 
désespoir de l’amant. Mélusine a encore pu être rapprochée d’une Gorgone, en 
particulier de Méduse. On dit que sa tête était entourée de serpents, qu’elle avait de 
grosses défenses pareilles à celles de sangliers et des mains de bronze, autant 
d’animaux auxquels fait référence la légende mélusinienne. Des ailes d’or devaient lui 
permettre de voler, comme des ailes apparaissent pour Mélusine quand il s’agit de 
quitter le monde, en sautant d’une fenêtre de son palais. Comme Mélusine et ses 
sœurs, les Gorgones sont trois : toutefois, au rebours des filles de Présine qui 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Zeus
http://fr.wikipedia.org/wiki/H�ra


 

 7 

rivalisent de beauté, les Gorgones sont tour à tour connues pour leur beauté ou pour 
leur laideur. On dit parfois qu’elles n’ont qu’un œil et qu’elles figent par leur regard. 
On retrouve là l’importance cruciale de la question scopique dans la légende 
mélusinienne, comme en atteste le fait que la scène de transgression du pacte 
amoureux par le regard soit au centre du plus grand nombre de programmes 
iconographiques pour l’illustration des romans médiévaux : pour Elinas, le père de 
Mélusine, il ne faut pas voir son épouse en couches ; pour Raymondin, l’époux de la 
fée, il ne faut pas voir Mélusine le samedi. Les deux hommes transgressent l’interdit 
et perdent en conséquence non seulement leur bien-aimée, mais encore la prospérité 
qu’elle leur assurait. Comme en souvenir de ce tabou, différents fils de Mélusine 
souffrent de tares qui touchent leurs yeux. 

Toutefois, il semble y avoir un noyau mythique qui a un rayonnement 
particulièrement fort, alors même qu’il n’apparaît que tardivement dans l’histoire de 
la belle. C’est le changement radical de la tonalité et de l’image maternelle, au 
moment où Mélusine quitte le monde des hommes et demande la mise à mort 
d’Horrible. Souvent, l’image de Mélusine omet cet épisode quelque peu gênant. 
Pourtant, il semble bien qu’il constitue une caractéristique rattachant l’histoire de la 
fée à des ancêtres nombreux et ambigus. Alors qu’elle a revêtu jusque-là les traits 
d’une mère aimante et douce, pardonnant même le geste criminel de son fils Geoffroy 
qui cause la mort de l’un de ses frères et de nombreux moines dans l’incendie 
volontaire d’une abbaye, Mélusine demande que l’on mette Horrible à mort, en 
expliquant qu’il représente un danger trop grand pour son propre lignage et pour le 
monde. Il semblerait que la présence de sa mère soit nécessaire pour contenir les 
puissances de chaos d’Horrible et qu’elle soit contrainte à l’éliminer puisqu’elle ne 
pourra plus être là pour protéger le monde du péril qu’il encourt par sa faute. Ce 
schéma qui s’appuie à la fois sur un parent infanticide et sur la réponse à une menace 
portée par l’enfant a effectivement de nombreux échos mythologiques parmi lesquels 
je retiens la référence à Chronos, proposée notamment par Philippe Walter3, qui 
rapproche également Chronos de Mélusine au sens où ils peuvent tous deux être 
considérés comme des mesureurs de temps. Mélusine cherche à ramener son 
existence au temps d’une vie humaine et elle annonce les limites du temps des 
Lusignan. Elle incarne la fin d’un monde pré-chrétien au profit d’un nouvel ordre au 
service des valeurs chrétiennes de la croisade, par exemple. Elle est la fée de l’essor 
économique médiéval, de l’expansion de l’urbanisme, défricheuse et bâtisseuse. 
Chronos est fils de Gaïa, la Terre, et d’Ouranos, le Ciel, tout comme la nature 
métamorphique de Mélusine l’associe à différents éléments, l’eau et l’air, en sus de 
son origine chtonienne. Comme Chronos est le roi des Titans, Mélusine est la reine-
mère d’un lignage de trop grands chevaliers, proches des géants. À la vue de Geoffroy, 
ses adversaires croient effectivement voir un géant et, par deux fois, il est le seul 
chevalier de taille à se mesurer aux géants qui pillent et menacent le monde des 
hommes, Grimaut et Gardon. En outre, la mythologie rapporte parfois que l’homme 
serait apparu du temps de Chronos, ce qui rappelle combien Mélusine lutte pour 
changer de nature : elle semble vouloir faire advenir un nouvel être, abolir la fée pour 
devenir humaine. 

En outre, le père de Chronos, Ouranos, emprisonne ses enfants, qu’il n’aime pas, 
dans les entrailles de leur mère Gaïa, tout comme la transgression d’Elinas, le père de 
Mélusine, cause l’exclusion de sa progéniture du monde des hommes et leur vie dans 
le domaine, souvent qualifié d’utérin, d’Avalon. Chronos s’en prend à son père qu’il 

                                                   
3 Philippe WALTER, La Fée Mélusine, le serpent et l’oiseau, Paris, Imago, 2008, p. 46. 



 

 8 

émascule pour libérer ses frères et sœurs, tout comme Mélusine commet un parricide 
en enfermant son père dans une montagne, afin de le punir de la transgression du 
pacte qui l’unissait à Présine et de la peine causée à son épouse féerique. C’est Gaïa 
qui a permis le crime de son fils, en lui donnant l’arme avec laquelle il le commet : de 
même, c’est par la révélation maternelle que le crime de Mélusine est causé. 
Toutefois, les motifs ne font pas que se superposer : ils s’inversent ou se croisent 
puisque quand Chronos cherche à libérer ses frères des entrailles de la terre, 
Mélusine y enferme son père. On rapporte également que Chronos est le seul parmi 
ses frères et sœurs à avoir une apparence « normale », et à ne pas être un cyclope, ce 
qui rejoint l’imaginaire mélusinien de la tare ou de la difformité physique, tant pour 
la fée métamorphique que pour ses enfants aux différents stigmates rappelant 
souvent, nous l’avons vu, ceux des cyclopes, ou pour les deux derniers fils de 
Mélusine dont les romans médiévaux précisent qu’ils sont exempts de toute trace 
physique de leur ascendance. Chronos précipite d’ailleurs finalement les Cyclopes 
dans le Tartare. Dans l’histoire mélusinienne, il est également question d’une beauté 
qui transcende les tares physiques. Tous les fils sont présentés comme ayant une 
beauté extrême en dépit de leurs tares, jusqu’aux derniers fils, totalement parfaits 
physiquement. Progressivement, la part monstrueuse du lignage a été reléguée au 
monde de l’invisible, comme les Cyclopes oubliés dans le Tartare. Enfin, comme dans 
l’histoire mélusinienne, le geste parricide est suivi d’une malédiction du coupable : 
Ouranos annonce à Chronos qu’il sera à son tour détrôné par son propre fils. 
Mélusine, elle, n’est pas maudite par son père, mais par sa mère, ce qui associe 
définitivement la féminité à une part d’obscurité mais aussi de puissance. La 
malédiction la touche directement, mais ce n’est qu’indirectement qu’on retrouve le 
motif du fils menaçant ses parents, au moment de la révélation concernant le 
caractère terrible d’Horrible. Mais, de nouveau, le modèle est brouillé puisque si 
Mélusine demande la mort d’Horrible ce n’est pas pour se préserver elle-même, mais 
précisément au moment où elle s’apprête à quitter le monde des hommes. Chronos 
engloutit ses enfants jusqu’au sixième, Zeus, auquel sa mère substitue une pierre. 
Mélusine, elle, ne sauve pas l’enfant, mais au contraire demande sa mort. 

On retrouve en partie ce schéma mythique dans l’histoire de Zeus, de nouveau : il 
n’hésite pas à engloutir sa première épouse, Métis, sur les conseils de Gaïa et 
Ouranos, car elle lui aurait donné un fils au cœur violent, qui serait devenu le roi des 
hommes et des dieux. Mélusine n’engloutit pas son époux, et sa présence terrestre 
protège le fils menaçant, dont elle protège également le monde. Toutefois, en 
décalant un peu les choses, un autre fils introduit le chaos et la violence en causant la 
mort de son frère : Geoffroy cause indirectement la rupture entre ses parents par son 
fratricide et l’engloutissement symbolique de sa mère par son père, lorsque ce dernier 
rend inévitable la rupture du pacte par le fait d’accuser publiquement son épouse 
d’être la cause du geste monstrueux du fils. 

Dans la mythologie gréco-romaine, les aventures de Pélée et de Thétis comportent 
un schéma proche : Zeus et Poséidon qui souhaitent un enfant de Thétis renoncent 
quand ils apprennent que l’enfant serait plus puissant que son père. Les dieux 
décident alors de marier Thétis à un mortel, Pélée. Thétis conçoit un fils et, 
souhaitant le rendre immortel, elle le recouvre d’ambroisie, le jour, et le plonge dans 
les braises, la nuit. Quand il s’en aperçoit, Pélée s’oppose à ce rituel cruel, mais 
Thétis, heurtée par le manque de confiance de son époux, s’enfuit dans la mer. Les 
convergences avec l’histoire de Mélusine sont très indirectes mais intéressantes. Il est 
déjà question de la trop grande puissance du fils par rapport au père : dans l’histoire 
mélusinienne, Horrible constitue une menace à laquelle son père ne saurait faire face 



 

 9 

seul. La mère apparaît cruelle, ce qui n’est pas le cas pour Mélusine, sauf quand elle 
demande la mise à mort d’Horrible. Toutefois, les tares physiques des fils peuvent 
être conçues comme un malheur causé par leur mère et, surtout, on peut rapprocher 
le manque de confiance de Pélée avec la dénonciation par Raymondin de la nature 
monstrueuse de Mélusine. 

Le conte d’« Amour et Psyché », figurant dans L’Âne d’or ou les Métamorphoses 
(IV-VI) d’Apulée (vers 180), se rapproche aussi de la légende mélusinienne, à la fois 
par le fait qu’il se situe à la frontière entre conte et mythe4, comme l’histoire de la fée, 
et parce qu’il narre les amours d’une mortelle et d’un dieu, scellées par un pacte. 
Psyché ne peut voir l’apparence de son époux qui la visite toutes les nuits. Les sœurs 
jalouses de la jeune mariée lui font croire que l’interdit s’explique par la monstruosité 
de l’époux, qu’elle devrait plutôt chercher à tuer. Psyché se laisse persuader, toutefois 
elle ne tue pas Amour car elle voit sa beauté extrême quand elle allume sa lampe pour 
commettre son forfait. Néanmoins, le serment est rompu et Amour disparaît. 
Différentes convergences apparaissent avec la légende mélusinienne. Il s’agit d’une 
hiérogamie, c’est-à-dire d’une union avec un être divin ou divinisé car, même si 
Mélusine n’est pas une déesse, elle partage l’immortalité des fées, lorsqu’elle 
rencontre Raymondin, et participe d’une autre nature que la nature humaine. L’union 
de Mélusine et Raymondin est également conditionnée par un pacte qui repose sur 
l’interdit de voir l’apparence véritable non pas du bien-aimé mais de la bien-aimée : 
Raymondin est ébloui par la beauté de Mélusine sous sa forme de femme, mais il ne 
doit pas voir l’apparence métamorphique de la fée quand le bas de son corps est celui 
d’une serpente, jusqu’au nombril. Dans les deux cas, la transgression repose sur un 
regard interdit, sur une image volée. Le pacte mélusinien est également transgressé 
en raison des propos d’un jaloux qui convainc Raymondin d’épier son épouse. 
Toutefois, ce n’est pas une beauté foudroyante que surprend Raymondin mais 
l’apparence monstrueuse de son épouse. Pour autant, Raymondin n’exprime aucune 
répugnance et, au contraire, se repent de sa transgression et craint de perdre la 
meilleure femme qui soit. On rejoint donc l’histoire d’Amour et Psyché car la 
transgression renforce l’amour de celui qui la commet. Enfin, même si cela se fait en 
deux temps dans l’histoire médiévale, la transgression de l’interdit conduit à la 
rupture des amants et à une disparition de l’être trahi dans un autre monde, 
inaccessible pour l’humain. Il est intéressant d’observer que, dans les deux cas, il est 
question d’un interdit portant sur la possibilité de poser le regard sur la beauté ou sur 
une beauté d’une autre nature, et sur l’acceptation du mystère que porte autrui. 

Par-delà les ressemblances… 

Ce cheminement parmi quelques figures et quelques histoires de l’Antiquité 
montrent dans quelle mesure la figure mélusinienne, qui semble essentiellement 
médiévale, peut se comprendre dans un réseau de significations qui dépassent 
largement le seul cadre médiéval. Cela prouve, une fois encore, qu’il n’y a pas de 
rupture radicale entre l’Antiquité et le Moyen Âge, même quand on observe une des 
figures qui comporte beaucoup de caractéristiques irréductiblement médiévales : 
rencontre d’une créature féerique, christianisation d’un souvenir du paganisme, 
invention d’un ancêtre lignager totémique, brouillage du genre du récit rapportant 
l’aventure… Toutefois, si la critique ne considère que marginalement les ancêtres 

                                                   
4 Voir Véronique GÉLY, L’Invention d’un mythe : Psyché – Allégorie et fiction du siècle de Platon au 
temps de La Fontaine, Paris, H. Champion, 2006. 



 

 10 

antiques de Mélusine, c’est qu’il est très malaisé de dessiner une filiation avec 
certitude tant on ignore beaucoup de la lecture et du simple accès du Moyen Âge à 
une grande partie des sources antiques. Pour les figures et histoires que nous avons 
rencontrées, nous avons quelques indications : Ovide, qui parle de Scylla, de Circé ou 
des Gorgones, était connu au moins depuis le XIIe siècle, et on lit Apulée au 
XIVe siècle. Pour autant, rien n’indique que Jean d’Arras ou Coudrette se soit 
directement inspiré de sources antiques. 

De surcroît, ce qui empêche les commentateurs de pousser trop loin la question de 
l’inspiration médiévale est également l’ampleur des divergences et des inversions des 
hypothétiques sources antiques. J’en examinerai quelques-unes, en prenant à rebours 
certains des exemples de convergences observés précédemment, pour lesquels j’avais 
déjà mis en lumière quelques écarts. Dans le conte d’« Amour et Psyché », Psyché, 
repentante, va reconquérir son bien-aimé, qui, sensible à sa démarche, lui offrira 
l’immortalité et une éternité d’amour. Dans la légende mélusinienne, dans une 
certaine mesure, on trouve la même chose puisque la rupture du pacte est retardée 
par le fait que Raymondin se repente immédiatement de la transgression. Il faudra 
une seconde trahison pour que la rupture soit consommée. Dans un premier temps, 
on observe que Mélusine est sensible comme l’est Amour au repentir de son bien-
aimé. Toutefois, il y a bien une seconde transgression et la rupture des amants qui, 
précisément, prive non plus celui qui a trahi, mais celui qui l’a été, du salut, soit, au 
XIVe siècle, de la seule forme véritable d’immortalité, puisque l’extrême longévité 
féerique n’est rien au regard du salut en Dieu, auquel aspire Mélusine et qu’elle 
estime ne pouvoir atteindre que dans le mariage avec un mortel et par une mort tout 
humaine. L’inversion du motif est complexe au sens où la privation du salut 
correspond à une privation de la mort : Mélusine est dans cette curieuse position des 
êtres du monde pré-chrétien qui n’aspirent qu’à offrir leur âme à Dieu, c’est-à-dire à 
mourir, ce qui est bien différent des héros de l’Antiquité. 

En outre, une autre inversion majeure à laquelle nous avons déjà été sensible, et 
que présente la légende mélusinienne au regard du conte d’« Amour et Psyché », est 
l’inversion des rôles masculins et féminins : investir la femme d’une charge magique 
et inquiétante, en faire un avatar du serpent et la revêtir d’une beauté trompeuse ne 
surprend guère dans un contexte judéo-chrétien qui nous y a habitués, mais faire 
d’une femme l’ancêtre d’un lignage et de sa puissance est plus surprenant. Montrer 
une femme qui cherche à sauver son âme et un homme faible trop sensible au 
discours d’autrui est intéressant dans le contexte médiéval. Ce renversement des 
pôles du masculin et du féminin est encore sensible dans le rapprochement avec 
l’histoire de Chronos : dans le récit antique, c’est un fils qui s’en prend à son père, 
dans le récit médiéval, une fille. On pourra voir là encore une preuve de l’image 
inquiétante des femmes durant la période. Toutefois, il faudrait nuancer le propos car 
la légende mélusinienne est à la fois l’histoire d’une malédiction et d’une rédemption 
qui se cristalliseront particulièrement bien dans une figure féminine, incarnant la 
morale courtoise de rachat par l’amour et les vertus chrétiennes, dans un monde aux 
mœurs refondées autour de figures féminines. En ce qui concerne le rapprochement 
avec Chronos, il apparaît aussi que la place des personnages dans la fratrie a une 
influence : Chronos est le plus jeune et un mâle, tandis que Mélusine est, chez Jean 
d’Arras, l’aînée et de sexe féminin (chez Coudrette, elle est la plus jeune). Cette 
double nuance peut être comprise comme l’expression d’un contraste important de 
perspectives : Chronos met fin à un ordre du monde qu’il conteste, à un ordre ancien, 
Mélusine est à l’origine d’un lignage. L’un clôt un temps tandis que l’autre en ouvre 
un autre : le choix d’une héroïne engage le récit du côté de la fécondité et de l’avenir. 



 

 11 

Enfin, la troisième grande raison qui a pu détourner les commentateurs d’un 
examen trop approfondi de l’inspiration antique des auteurs médiévaux est 
également la grande différence dans le statut des récits. Mélusine est d’abord 
l’héroïne d’un roman qui se présente comme historique, selon l’acception médiévale : 
il s’agit de remonter le temps pour inventer l’ancêtre d’un lignage et ainsi remotiver 
sa valeur. On le comprend, il ne s’agit pas d’Histoire au sens moderne, mais d’un 
appui du réel sur la légende ou sur le mythe. On hésite entre les deux termes tant la 
figure mélusinienne est ancrée dans un espace géographique et une époque précise. 
Cette coloration légendaire de son histoire est renforcée par la mention de preuves de 
l’existence de la fée dans le réel, depuis les bâtisses qu’elle a édifiées en Poitou jusqu’à 
l’empreinte de son pied laissé dans la pierre au moment de son envol, en passant par 
l’existence de ses nombreux descendants Lusignan. Pourtant, les convergences que 
nous avons mises en lumière rappellent surtout la nature mythologique, voire 
franchement mythique, de la belle de Lusignan. La filiation dont il a été question 
n’est pas objective ou linéaire, elle est davantage un avatar, la concentration de 
symboles ou d’archétypes, hérités de mythes plus que d’une mythologie précise. 
Mélusine rencontre des figures antiques au sens où elle pose les mêmes questions ou 
utilise les mêmes métaphores pour s’interroger sur l’amour, sur les rapports entre le 
féminin et le masculin, entre parents et enfants, ou sur Dieu et ses créatures, sur la 
mort et le devenir de l’âme, sur la contemplation de la beauté, sur l’interdit ou la 
transgression, l’union de l’âme et de l’amour divin, par exemple. On comprend que 
l’histoire de Mélusine fait toucher à des fondements mythiques et à des fantasmes 
très profonds, ce qui explique qu’elle puisse rencontrer différentes figures, 
notamment issues de l’Antiquité, et que, qui plus est, l’ambiguïté soit l’un des traits 
qu’elle partage avec ses différents prédécesseurs, tant la psyché comporte 
intrinsèquement différents degrés de paradoxes. 

En guise de conclusion : questions de méthode 

Ce qui nous retiendra encore un peu ici, dans le contexte d’études et de recherches 
littéraires, est la façon dont s’élabore cette catégorie spécifique du mythe qu’est le 
mythe littéraire. Il semble que Mélusine soit à la croisée du mythe comme invariant 
psychique et de l’histoire littéraire, c’est pourquoi il semble légitime de l’aborder sous 
l’angle de la mythologie comparée. Pourtant, il faut rappeler que la méthodologie 
même de la mythologie comparée pose de nombreuses questions et ne va pas de soi. 
Étudier l’histoire de Mélusine sous l’angle de la mythologie comparée a permis de 
mettre en lumière, non seulement les sources antiques que nous avons évoquées ici, 
mais aussi d’autres modèles, plus éloignés. Parmi les plus anciens, les premiers textes 
qui rapportent l’histoire d’une union entre un humain et un être surnaturel datent 
vraisemblablement des IVe-Ve siècles ; on peut évoquer ceux consacrés aux amours de 
Pururavas et de la nymphe Urvaçi, dans toute la poésie brahmanique : la nymphe, 
momentanément exilée du ciel, s’éprend de Pururavas qui le lui rend bien. Ils filent le 
parfait amour en respectant un pacte : Urvaçi doit garder deux agneaux qu’elle 
considérera comme ses enfants, auprès d’elle, et Pururavas ne doit pas la laisser le 
voir dans sa nudité. Mais les Gandharva, qui désirent qu’Urvaçi regagne le ciel, volent 
les deux agneaux et, tandis que Pururavas s’élance, en pleine nuit et nu, à la poursuite 
des ravisseurs, ils produisent un éclair qui conduit Urvaçi à briser le second aspect du 
pacte. La nymphe disparaît alors, au comble du désespoir. Toutefois, à la différence 
des aventures de Raymondin, Pururavas parvient, au prix de puissants efforts, à 
retrouver sa bien-aimée qui lui donne un fils, puis quatre autres pendant les quatre 



 

 12 

années qui suivent. Enfin, Pururavas obtient la grâce des Gandharva et est élevé 
jusqu’au royaume céleste où il vit dans la félicité avec Urvaçi. Toujours dans le 
domaine indien du Mahabharata, sans doute daté des VIIIe-IXe siècles avant J.-C., 
on peut considérer la relation du roi Santanu et de la déesse Ganga. Ayant revêtu 
l’apparence d’une jeune femme d’une beauté sans pareille, Ganga épouse le roi 
Santanu, à la condition qu’il ne la questionnera jamais sur ses actes. En effet, elle 
vient sur Terre afin de donner naissance à sept enfants qu’elle tuera en les noyant 
dans le fleuve, dès la naissance. En apparence, ce geste paraît bien curieux. En réalité, 
ces enfants sont autant de personnes célestes qui avaient subi une malédiction qui les 
condamnait à s’incarner. Afin de réaliser le présage, tout en en ménageant les 
victimes, Ganga vient sur terre et procrée. Le supplice des personnes divines ne dure 
pas longtemps. Après avoir été tuées par leur mère, elles sont retournées au ciel. Le 
roi garde le silence pour sept enfants, mais au moment où Ganga s’apprête à noyer le 
huitième, il ne peut s’empêcher de l’interroger sur ses actes. Elle lui explique qui elle 
est, mais le quitte immédiatement avec le dernier enfant, qu’elle rendra cependant à 
son père, lorsqu’il aura atteint l’adolescence. 

Dans une autre tradition, la figure de Mélusine se rapproche également, par la 
menace qu’elle fait peser sur Horrible, du personnage de Lilith, forme de première 
Ève tentatrice. Car Lilith est une sorte de démon femelle nocturne, doté d’ailes et de 
longs cheveux, parfois femme-serpent ailé, qui met en péril les femmes en couches 
dont elle dévore les enfants. On voit que la métamorphose et la mise à mort de son 
fils pourraient faire de Mélusine une figure familière : Mélusine et Lilith partagent 
une forme de sacralité féminine primordiale, ainsi qu’un caractère profondément 
ambigu : à la fois aériennes et chtoniennes, dévoratrices et fécondes… Derrière Lilith, 
on a souvent considéré que se dessinait la silhouette d’Ishtar/Innana, la déesse du 
Moyen-Orient. Ishtar/Innana est une forme de déesse de l’amour qui revêt un aspect 
hermaphrodite, comme peut le faire Mélusine avec son corps métamorphosé dont la 
queue de serpent évoque pour certains commentateurs un phallus, faisant de la belle 
un être double. Ishtar/Innana est au centre de différents rituels rappelant le mariage 
sacré d’un dieu et d’un mortel. 

Enfin, plus loin encore des traditions judéo-chrétiennes et de leurs ancêtres, on 
trouve des figures féminines qui rappellent la Belle de Lusignan comme Cihuacoatl, la 
femme serpent aztèque, déesse de la maternité et de la fertilité. Cela souligne 
combien la figure de Mélusine s’élabore à partir d’antécédents littéraires et culturels, 
mais surtout d’un imaginaire très universel, se cristallisant dans certaines images, 
autour de certains mythèmes. Il est impossible, dans l’état actuel des connaissances 
au moins, de suivre une filiation précise de ces figures et cette aporie salutaire 
ramène nécessairement le critique vers le travail d’analyse minutieuse de la figure. 
Cela engage la prise de conscience de l’épaisseur propre de la figure mélusinienne et 
du caractère irréductible de toute grande figure de la littérature. Identifier un 
intertexte, des ancêtres, des doubles ou des sœurs de Mélusine, attire l’attention vers 
ce qui, dans l’héroïne médiévale, les déborde ou les contrarie, vers la matière 
mystérieuse de la fée. Au plan de la recherche, cela souligne que le savoir, la culture 
doivent toujours dialoguer avec la pensée et la sensibilité. 



 

 13 

Bibliographie 

GÉLY, Véronique, L’Invention d’un mythe : Psyché – Allégorie et fiction du siècle de 
Platon au temps de La Fontaine, Paris, H. Champion, 2006. 

 
HARF-LANCNER, Laurence, Les Fées au Moyen Âge, « Morgane et Mélusine, La 

naissance des fées », Paris, Champion, 1984. 
—, Le Monde des fées dans l’occident médiéval, Paris, Hachette littérature, « Vie 

quotidienne », 2003. 
 
LE GOFF, Jacques et LEROY-LADURIE, Emmanuel, « Mélusine maternelle et 

défricheuse », Annales, 1971, p. 587-622 [repris dans Pour un autre Moyen Âge, 
Paris, Gallimard, 1977, p. 307-331]. 

 
WALTER, Philippe, La Fée Mélusine, le serpent et l’oiseau, Paris, Imago, 2008. 


