I’Entre-dey;

Numeéro 2 (1) | décembre 2017

Figures antiques ambigués :
le sexe et la mort, ’art et les monstres

Quelques aspects de la figure du satyre au XVIIe siecle

Claudine NEDELEC
Univ. Artois, EA 4028, Textes & Cultures, Arras, F-62000, France

Résumé

Au XVlIlesiecle, les Satyres sont présents dans les traités « scientifiques »,
Iiconographie, et la littérature. On étudie ici trois formes de manifestations de ces
monstres hybrides, « paillards, moqueurs, spirituels, effrénés et un peu diaboliques »
(F. Lavocat) : dans les réflexions théoriques sur le drame satyrique grec (qu’était-il
exactement ? a quoi servait-il ? peut-il lui aussi étre source d’imitation ?) ; dans les
frontispices (que disent-ils sur les ceuvres qu’ils « illustrent » ?) ; dans la création de
leur «langage », hétéroclite, hybride et transgressif comme eux, chez les auteurs
burlesques.

Abstract

In the 17t century, Satyrs are present in scientific treatises, iconography, and
literature. This research examines three types of manifestation of these “bawdy,
mocking, unbridled and a bit diabolical” (F. Lavocat) hybrid monsters: theoretical
reflections on greek satyric drama (what was it, exactly? what purpose did it serve?
could it, too, be a source of imitation?); frontispieces (what do those say about the
works they ‘llustrate’?); and the creation of their language’ — like them, heteroclite,
hybrid, and trangressive — by burlesque authors.



Plan
Que faire du drame satyrique ?

Les Satyres en frontispice
Le Cabinet Satyrique
Scarron
La Lyre de Dorante

Moliere en satyre
Le langage du Satyre
Bibliographie



A lorée du XVIIesiécle, le Satyre — « cornu, chévre-pied, aimant-chanson »,
comme l'appelle en 1600 Jean de Montlyard, traducteur de la Mythologie de Natale
Conti!, ouvrage a grand succes — est présent dans l'iconographie, la littérature, les
ballets de Cour et les traités « scientifiques »2 depuis la fin du XVesiecle. Ces
monstres hybrides, « paillards, moqueurs, spirituels, effrénés et un peu
diaboliques », selon Francoise Lavocat3, une des spécialistes de cette figure dans la
pastorale italienne et francaise des XVIe et XVIIesiecles, sont des figures
éminemment plastiques, a la mesure de leur hybridité et de leur ambiguité
constitutives. Les Satyres sont donc au cours du Grand siecle le support visuel et
discursif de I'expression de questions a la fois esthétiques et éthiques — toujours en
relation avec certaines formes de transgression.

Il n’est pas question ici de les envisager toutes, d’autant que certaines ont déja été
bien explorées, telles celles de la représentation du Satyre dans les bergeries et les
pastorales4, par Francoise Lavocat justement, ou celles de la définition du genre
poétique de la satire comme ayant (ou pas) a voir avec la figure du satyre (voir les
travaux de Pascal Debailly), ou encore plus récemment celles posées par les recueils
satyriques du début du XVIIe siecle, analysés par Guillaume Peureux, dans La Muse
satyriques.

Je vais limiter mon exposé a 'exploration de trois types de manifestations de cette
figure :
- qu’en est-il du drame satyrique dans le cadre d’'une restauration des formes
du théatre antique ?
- qu’en est-il du Satyre comme motif de frontispices de textes littéraires ?
- qu’en est-il du langage du Satyre ?

Que faire du drame satyrique ?

Lorsque la Pléiade se met a recommander I'imitation de I’Antiquité en matiére de
théatre tragique, elle est forcément confrontée a la question de l'existence du drame
satyrique, élément obligé des concours tragiques de la fin du VIesiecle au IVe.
L’explication, avancée par les érudits antiques, de son existence est que I'éloignement
de la tragédie « littéraire » d’avec les manifestations du culte dionysiaque aurait
poussé le peuple a réclamer une forme spectaculaire ou seraient effectivement
présentes les divinités liées au domaine de Dionysos, le vin, la nature sauvage, la
vigueur sexuelle... Les érudits modernes ne sauraient ignorer ce genre, d’abord parce
que nous avons conservé un drame satyrique complet, Le Cyclope d’Euripide (traduit
en italien des 1521), ainsi que des extraits de ceux d’Eschyle (Les Tireurs de filets, Les
Spectateurs a U'Isthme) et de Sophocle (Les Limiers) ; ensuite parce qu Horace en

1 Noél le COMTE [Natalis COMES/ Natale CONTI], Mythologie c’est a dire explication des fables [...],
Jean de MONTLYARD (trad.), Lyon, P. Frelon, 1600 (V, 6).

2 Par exemple Francois HEDELIN, abbé D’AUBIGNAC, Des Satyres, brutes, monstres et démons. De
leur nature et adoration. Contre lopinion de ceux qui ont estimé les Satyres étre une espeéce
d’hommes distincts et séparés des Adamiques, Paris, N. Buon, 1627.

3 Francoise LAVOCAT, « Satyres burlesques », in Dominique BERTRAND (éd.), Poétiques du
burlesque, Paris, H. Champion, 1998, p. 205-217, p. 205.

4 On peut citer entre autres Honorat de RACAN, Les Bergeries (1625), in Jacques SCHERER (éd.),
Théatre du XVIIe siecle, Paris, Gallimard, « La Pléiade », t. I, 1975 ; Alexandre HARDY, Le Triomfe
d’Amour, in Théatre, Rouen, D. du Petit Val, t. 4, 1626 ; Honoré d’'URFE, La Sylvanire (1627),
Laurence GIAVARINI (éd.), Toulouse, Société de Littératures classiques, 2001.

5 Guillaume PEUREUX, La Muse satyrique, 1600-1622, Genéve, Droz, 2015.



donne une définition assez compléte dans I'Epitre aux Pisons (j’y reviendrai). Par
ailleurs, soucieux d’établir une « histoire » qui aille dans le sens dun processus
continu de civilisation, les humanistes s’interrogent sur deux affirmations un peu
contradictoires d’Aristote, qui dit a la fois que la tragédie tire « son origine du drame
satyrique »® et qu’elle vient du dithyrambe?, sans que le lien dithyrambe/drame
satyrique (et au-dela figure mythologique du Satyre) soit historiquement attesté. A
cela s’ajoute pour eux le souci de comprendre l'origine du genre poétique latin (si
important) de la satire, dont I’étymologie leur pose question, entre satyros (le satyre,
selon Diomede) et satura (le mélange, selon Quintilien). Ils tentent alors de lier ces
deux éléments dans une histoire qu’ils veulent cohérente, sans toujours y parvenir.
Citons Vauquelin de la Fresnaye, L’Art poétique [...] ou lon peut remarquer la
perfection et le défaut des anciennes et des modernes poésies :

Voici la grand forest, ou les chansons prisees

Des vieux Satyres sont : je m’estoy forlongné [éloigné]
Du labeur ou j’estoy nagueres embesongné :

Et n’estant ces ramas qu'un plaisant tripotage
D’enseignements divers, j’en faits un fagotage

De bois entremeslé : car I'arbre Delphien

S’y peut voir des premiers : I'arbrisseau Paphien

Joint au ramant Lierre ; et d’Olivier paisible

S’y faire une couronne a tous il est loisible :

De ces bois sont sortis les Satyres rageux

Qui du commencement, de propos outrageux
Attaquoient tout le monde, estant dessus I’Etage.

Mais depuis ils se sont polis a I’avantage :

Car sortant des forests lascivement bouquins [vieux boucs],
En la bouche ils n’avoient que des vers de faquins
Tantost longs tantost cours, comme les Dithyrambes
Des mignons de Bacchus, qui n’ont ni pieds ni jambe.8

Parmi les divers « bois », c’est-a-dire les divers genres poétiques, dont les poétes
peuvent se faire une couronne, on compte donc ceux des grandes foréts d’ou sont
sortis les Satyres «lascivement bouquins», « Dieux ehontez, impudens
fantastiques » (p. 100), voués au dithyrambe et a la satire des vices (lien non attesté
historiquement, je le rappelle) « estant dessus '’Etage », c’est-a-dire dans des formes
de représentations théatrales. Vauquelin y revient dans un autre ouvrage :

Afin que les Poétes de ce siecle-la peussent taxer plus librement les vices et les defauts
voluptueux et lascifs de chacun, ils introduisoient devant tous quelques Satyres [...] qui sont
foletons ehontez et impudents, et qui sur tout se recreent de paillardises et choses lascives : et
comme nos derniers majeurs [nos ancétres], qui faisoient representer quelques Jeux, Farces, ou
Moralitez en public, mettoient quelquefois en avant un fol, un bouffon, un badin, pour parler en
plus grande liberté : ainsi en ce temps 13, ceux qui n’avoient pas la hardiesse de dire des
mechancetez ou mauvaitez d’alors, ils se couvroient de ’'ombre et du nom de ces Satyres?.

Rabelais lui aussi dans la « Briefve declaration » qui clot le Quart livre, sous
« Satyricque moquerie », mentionnait déja les «jeux de la Bazoche » ou des

6 ARISTOTE, Poétique, Michel MAGNIEN (éd.), Paris, Le Livre de poche, 1990, p. 108 (IV).

7 Ibid., p. 107.

8 VAUQUELIN DE LA FRESNAYE, L’Art poétique [...] ou U'on peut remarquer la perfection et le
défaut des anciennes et des modernes poésies [1605], Geneve, Slatkine, 1970, p. 99-100.

9 VAUQUELIN DE LA FRESNAYE, Discours pour servir de Preface sur le Sujet de la Satyre [1604],
Les Diverses poésies, Julien TRAVERS (éd.), Caen, Le Blanc-Hardel, t. I, 1869-1870, p. 123.



« personnages desguisez en Satyres »'° blasonnent les vices... Mais, ajoute Vauquelin,
ces genres satyriques ont été « polis », en passant de la Grece a Rome, ou s’est défini
le genre poétique de la satire « toute romaine », discours, composition poétique
« tout a fait différente de la poésie satyrique », selon Peletier du Mans! ; il faut suivre
les grands auteurs romains sur ce point et « [...] rendre il faut si bien les satyres
affables »12. Ainsi la théorie dominante finira-t-elle par nier tout rapport entre les
Satyres (grecs) et la poésie satirique (concue comme romaine par essence), sans
doute parce que les poétes satiriques pouvaient trouver une légitimité supérieure
dans ce modele affiché.

Revenons a Vauquelin de la Fresnaye. Sans trop se soucier de cohérence, il ajoute
que, parallelement,

Et celuy qui premier debatit au passé,

Par un Tragicque vers, pour le bouc barbassé,

Ce fut mesme celuy qui le cornu Satyre,

Sauvage pied-de-bouc, nous descouvrit pour rire :
Qui severe, gardant la meure gravité,
Entremesloit le ris et la simplicité :

Afin de retarder, par nouveauté plaisante,

Et par riants attraits, la troupe regardante,
Quand le peuple sortoit joyeux et desbauché
Apres le sacrifice et le jeu despeché.1s

On voit qu’il s’agit de la méme figure, mais avec de tout autres fonctions : le Satyre
lié au genre tragique n’est pas la pour tancer les vices, mais pour faire rire le public a
l'issue de la représentation tragique, tout en gardant une certaine dignité. On pense la
a la définition du drame satyrique par Démétrios de Phalére, « une tragédie qui
s’égaie (tragodia paizousa) » (Du style, 169).

Et en effet, si on relit Le Cyclope d’Euripide, réécriture d'un épisode de I’'Odyssée,
on voit bien que s’y rencontrent Ulysse, héros sans peur et sans reproche ; Siléne et
ses fils jetés par la tempéte sur les cotes de Sicile et devenus esclaves de Polyphéme,
« gamins paillards, hableurs et peureux » selon I’éditeur de la piece dans la collection
Budé, a 'image d’un pére qui tient du valet de comédie, buveur, lache et menteur ; et
enfin Polyphéme, sauvage sanguinaire et jouisseur, impie au matérialisme sommaire
mais réfléchi, qui sacrifie a la « plus grande des divinités », son ventre. Ainsi s’y
mélent, selon le méme critique, « le plaisant et le terrible, 'exagération caricaturale et
les nobles accents du style tragique »4.

Or c’est la ou git le probleme. Car les théoriciens de I'imitation de I’Antiquité
répetent en boucle le début de I'Art poétique d’Horace, ou celui-ci, tout en
revendiquant pour le poéte « le droit de tout oser », lui refuse (sinon pour faire rire,
restriction d’importance, souvent oubliée) celui d’« ajuster a une téte ’homme un
cou de cheval » et de « recouvrir ensuite de plumes multicolores le reste du corps,
composé d’éléments hétérogenes », de représenter « des figures sans réalité, ou les

10 RABELAIS, Quart livre, in Mireille HUCHON et Frangois MOREAU (éd.), (Euvres complétes, Paris,
Gallimard, « La Pléiade », 1994, p. 704.

1 Jacques PELETIER DU MANS, L’Art poétique d’Horace, traduit en vers francois, Paris, M. de
Vascosan, 1545, I, 1, p. 27-28.

12 VAUQUELIN DE LA FRESNAYE, L’Art poétique [...] ou U'on peut remarquer la perfection, op. cit.,
p. 103.

13 Ibid., p. 101.

14 Louis MERIDIER, trad. du Cyclope, in EURIPIDE, (Euvres, Paris, Budé, 1965, I, p. 15.



pieds ne s’accorderaient pas avec la téte, ou il n’y aurait pas d’'unité » ; la liberté ne
saurait aller «jusqu’a permettre l'alliance de la douceur et de la brutalité,
I’association des serpents et des oiseaux, des tigres et des moutons »15.

Meéme si Horace disserte ensuite du drame satyrique, comme genre mélant le
plaisant et le sérieux, cette défense interdit a peu pres I'imitation en ce genre, qui
apparait comme monstrueux, et assez difficilement défendable. Certes, les partisans
du théatre irrégulier, et des tonalités mélées, mentionnent son existence a 'appui de
leur these, mais c’est le plus souvent comme a un cas extréme, qu’ils n’auraient garde
d’imiter jusque dans ses exces. En voici trois exemples.

Francois Ogier, dans la « Préface au lecteur » dont il accompagne la parution de
Tyr et Sidon. Tragicomédie divisée en deux journées de Jean de Schélandre?6, plaide
pour une adaptation « a notre usage » des méthodes et de 'art des Anciens ; d’ailleurs

les Anciens méme, reconnaissant le défaut de leur théatre et que le peu de variété qui s’y
pratiquait rendait les spectateurs mélancoliques, furent contraints d’introduire des satyres par
forme d’intermede, qui par une licence effrénée de médire et d’offenser les plus qualifiés
personnages, retenaient I'attention des hommes, qui se plaisent ordinairement a entendre mal
parler d’autrui’. Cette économie et disposition dont ils se sont servi fait que nous ne sommes
point en peine d’excuser I'invention des Tragi-comédies, qui a été introduite par les Italiens, vu
qu’il est bien plus raisonnable de méler les choses graves avec les moins sérieuses, en une méme
suite de discours et les faire rencontrer en un méme sujet de fable ou d’histoire que de joindre
hors d’ceuvre des Satyres avec des Tragédies, qui n’ont aucune connexité ensemble, et qui
confondent et troublent la vue et la mémoire des auditeurs. Car de dire qu’il est malséant de
faire paraitre en une méme piece les mémes personnes traitant tantot d’affaires sérieuses,
importantes et Tragiques, et incontinent apres, de choses communes vaines et Comiques, c’est
ignorer la condition de vie des hommes, de qui les jours et les heures sont bien souvent
entrecoupées de ris et de larmes, de contentement et d’affliction, selon qu’ils sont agités de la
bonne ou de la mauvaise fortune:s.

Quant a Mairet, dans la « Préface, en forme de discours poétique » de La
Silvanire, ou la morte vive, il se félicite d'un mélange

fait de parties tragiques et comiques, en telle facon que les unes et les autres, faisant ensemble
un bon accord, ont enfin une joyeuse et comique catastrophe, a la différence du mélange
qu'Aristote introduit dans la tragédie, d’'une telle duplicité que les bons y rencontrent toujours
une bonne fin, et les méchants une méchante. C’est pourquoi je treuve qu’elle est plus semblable
a PAmphitryon de Plaute qu’elle n’a de rapport avec le Cyclope d’Euripide, ou la moitié de la
scéne regorge de sang, et 'autre nage dans le vin, et qui proprement se peut dire de double
constitution®.

Plus tard, Guillaume Colletet cherche, dans son Discours du poéme bucolique, a
défendre des critiques le Moise sauvé de Saint-Amant, dont le sous-titre (« idylle
héroique ») choque les partisans d’Horace en joignant « deux choses aussi
differentes, que d’accoupler un Geant avec un Pygmée, & faire sur le Parnasse ce que
notre sentencieux Horace nous defend ». Mais, ajoute-t-il,

15 HORACE, Epitre aux Pisons (Art poétique), Francois RICHARD (trad.), Paris, GF-Flammarion,
1967, p. 259.

16 Paris, R. Estienne, 1628.

17 On voit que le « récit » de Vauquelin est désormais un poncif critique.

18 Cité dans Giovanni DOTOLI, Temps de préfaces, Paris, Klincksieck, 1996, p. 189.

19 Jean de MAIRET, La Silvanire, ou la morte vive [1631], in Jacques SCHERER (éd.), Théatre du
XVIIe siecle, Paris, Gallimard, « La Pléiade », t. I, p. 487.



Apres tout, ceux qui ont inventé la Tragicomedie, I'Heroicomique, & mesme la Tragedie
Pastorale, n’ont-ils pas marié des choses aussi éloignées, la fureur avec la raillerie, le serieux
avecque le Sceptre, & pour demeurer dans les termes de ’Art, le soc, ou le bas escarpin, avecque
le haut Cothurne ?20

Mais Colletet est plutot un marginal des lettres, et le drame satyrique ne saurait en
fait avoir sa place dans les formes théatrales admises, étant aussi éloigné de la
tragicomédie que de la tragédie et/ou de la comédie. Ce genre est en fait impossible
sur le théatre « classique ».

Alors, qu’en est-il du Satyre dans le reste de la littérature du XVIIe siecle, puisque
le voila rejeté du théatre ?

Les Satyres en frontispice

La présence d'une évocation du Satyre dans les frontispices des textes littéraires
est relativement fréquente, notamment lorsqu’il s’agit d’introduire a des poémes qui
relevent du genre de la satire, comme cette belle gravure de Claude Mellan sur un
dessin de Nicolas Poussin, pour une édition d’Horace?! [Fig. 1, source BnF] : ony
voit la Muse tenir un masque de Satyre devant le visage du Poete, par ailleurs
couronné par un Amour.

W BNF impomes, Paris Frusinges

pale, W2
&Qmunllnv-"-u (pess. Parin Ty pegrachr e, W

Fig. 1

20 Guillaume COLLETET, Discours du poéme bucolique [1658], in Pasquale Aniel JANNINI (éd.),
L’Art poétique, Genéve-Paris, Droz-Minard, 1965, p. 39-40.
21 HORACE, Quinti Horatii Flacci Opera, Paris, e typographia regia, 1642.



Peut-étre plus inquiétant est le masque qui préside au cartouche des Euvres
diverses de Cyrano de Bergerac éditées en 170922 [Fig. 2, source BnF]. Mais ce ne
sont que des masques, et non une identité assumé

OEUVRE g

DE MONSIEUR ‘
< DE CYRANO
BERGERAC. o

B \()I‘Vhl.l ).FD[TION
arnee oo F: geere
o hu// /o wele

Fig.- 2

D’autres représentations impliquent une plus forte incarnation, dans la mesure ou
le poéte y est « figuré en satyre ». Je voudrais en évoquer quatre.

Le Cabinet Satyrique

Guillaume Peureux décrit ainsi le frontispice, signé Léonard Gaultier, du Cabinet
Satyrique de 161823 [Fig. 3, source BnF], qui lui parait parodier la représentation
du Parnasse par Raphael : « Il représente un satyre jouant de la fliite qui remplace
Apollon au milieu de la scéne, une source coule sous son siege telle I'Hippocréne, six
femmes lascives, a demi-nues, sont accompagnées de trois autres satyres — soit neuf

22 CYRANO DE BERGERAC, (Euvres diverses, Amsterdam, J. Desbordes, 1709, ill. anonyme.

23 Le Cabinet satyrique, ou Recueil parfaict des vers piquans et gaillards de ce temps, tiré des secrets
cabinets des sieurs de Sigogne, Régnier, Motin, Berthelot, Maynard et autres des plus signalez poétes
de ce siecle, Paris, A. Estoc, 1618.



personnages comme le nombre des muses, etc. »24. Nous avons nettement ici une
vision parodique, mais qui prétend, par le parallélisme méme, au méme degré de
légitimité de ce Parnasse-la, décalé et transgressif. On n’est plus tres loin de
Iesthétique burlesque, et des « Muses camuses » de Scarron.

Fig. 3

24 G. PEUREUX, op. cit., p. 38.



Scarron

C’est justement en frontispice au Recueil de quelques vers burlesques de Scarron2s,
premier ouvrage francais a comporter le mot « burlesque » dans son titre, que ’on
retrouve deux Satyres railleurs [Fig. 4, source BnF].

2 Frontispice du Recuell de quelques vers burlesques de Scaron
(Paris, Toussuint Quinet, 1643)
(cliché: Bibliothéque Nationale de France)

Fig. 4

On connait, du méme graveur, Claude Mellan, une seconde gravure tres prochez20,
qui ne semble pas avoir été utilisée dans une édition. Toutes deux mettent en lumiere
la double vocation du « Poéte en Satyre » :

- dénoncer par le rire les ridicules : dans la gravure 5, un Satyre goguenard pointe
le doigt vers un ane, qui semble fouler aux pieds des feuilles de papier ; dans la

25 Paul SCARRON, Recueil de quelques vers burlesques Paris, T. Quinet, 1643.
26« Les Satyres ou les Moqueurs », voir sur le site Ut plctura 18 (notlce n° A 4463)

Ar GenerateurNotlce

10


http://utpictura18.univ-montp3.fr/GenerateurNotice.php?numnotice=A4463&derniere&tab=A4463

gravure 4, il pointe une devise latine : « Sic se ridendum dat derisoribus orbis » (ainsi
le monde entier donne a rire aux railleurs) ;

- offrir une image « gaillarde » de la poésie : on remarque notamment, dans la
gravure 5, la femme (une muse ?) nue a droite, et derriere ’'homme barbu (signe de
philosophie, représentation possible de Socrate ou de Démocrite) et souriant, une
danse de femmes nues et de satyres.

La Lyre de Dorante
Francoise Lavocat signale un autre exemple, dans un volume anonyme publié vers

1670, La Lyre de Dorante, recueil de vers burlesques, satiriques et licencieux [Fig. 5,
source Google books].

| Poeamagat &y la i &0 vawe
(Asmpane. + |8TW)
Lt Wi v 2 ipwie & Lo

Fig. 5

Le frontispice représente sur une scene de théatre, un orchestre de chambre de satyres tres
civilisés, jouant de la viole plutét que de la fliite ; 'avant-scene est occupée par un homme jeune
et ventru cumulant les attributs de Pan et de Cupidon ; celui-ci léve son verre et porte, semble-t-
il, une couronne, non de fleurs ou de lauriers, mais de pipes (I’éloge du tabac et du vin étant
traditionnellement associés, au dix-septiéme siécle, a la débauche). Ces pipes — dont leffet
comique est accentué par leur décalage anachronique avec une scéne mythologique — font en
outre office de cornes. Le portrait en satyre du poéte, qui reste masqué sous le pseudonyme de
Dorante, repose donc sur une inversion, que 'on peut qualifier de burlesque, du code servant a
la représentation traditionnelle du poete [...]27.

27 F. LAVOCAT, op. cit., p. 214.

11



Moliere en satyre

Pour terminer, voici un frontispice assez exceptionnel, d’'une édition des Euvres
de Moliere datant de 169428 [Fig. 6, BnF]. Sur ce théatre, on distingue bien a la fois
la place publique, décor habituel des comédies, et les personnages de la vie courante
qui s’y retrouvent, couple bourgeois a droite, joyeux plaisants, ou valets, a gauche,
jeune élégant au fond ; mais ce qui occupe le centre, c’est un satyre en bonne et due
forme, qui danse avec la crécelle du fou a la main droite et un masque a la main
gauche... Voila une étrange incarnation de Moliere, pour nous qui en avons fait un
« classique » ...

Le langage du Satyre

Il est intéressant de constater que, lorsque Horace entreprend de « codifier » le
drame satyrique, il s'intéresse avant tout a la « langue » qui lui est propre.

Celui qui, pour un vil bouc, disputa le prix du poéme tragique, montra ensuite les Satyres dans
leur rustique nudité, et fit 'essai, sans nuire a la gravité de la tragédie, d'un jeu plus rude : il
fallait, par le charme d’une agréable nouveauté, retenir le spectateur apres le sacrifice et les
copieuses libations ou il laissait sa raison. Mais on doit présenter ces satyres rieurs et bavards et
méler le plaisant au sérieux, sans aller jusqu’a conduire dans une sombre taverne, au milieu de
gens au langage grossier, un dieu ou un héros [...]. Il ne convient pas a la tragédie de débiter des
vers sans dignité, comme une dame qui, un jour de féte, danse pour accomplir un devoir

28 MOLIERE, Les (Euvres de Monsieur Moliére [...]. Nouvelle édition, corrigée et augmentée des
ceuvres posthumes et de trés belles figures a chaque comédie, Bruxelles, G. de Backer, 1694 (planches
par 1. Harrewyn).

12



religieux ; elle ne fréquentera qu’avec une certaine réserve les Satyres effrontés. Pour moi, chers
Pisons, si j’écrivais un drame satyrique, [...] je ne travaillerais pas simplement a proscrire le ton
de la tragédie, en donnant a Dave et a l'effrontée Pythias [...] le méme langage qu’a Siléne,
nourricier, gardien et serviteur de Bacchus. Je prendrais dans la langue courante les éléments
dont je faconnerais celle de mes vers ; si bien que tout le monde croirait pouvoir en faire autant,
mais verrait a I'expérience que les efforts pour y réussir n’aboutissent pas toujours : tant a
d’importance le choix et 'arrangement des termes, tant peuvent prendre d’éclat des expressions
empruntées au vocabulaire ordinaire ! Les Faunes ne doivent pas, a mon sens, au sortir de leurs
foréts, imiter les habitués des carrefours ou ceux du forum ; ils n’ont pas a tenir, comme de
jeunes poseurs, des propos délicats ou, inversement, se faire remarquer par un langage obscéne
et dégotitant=9.

Or c’est bel et bien, au cours du XVIIesiecle, une des caractéristiques liées a la
figure du Satyre que l'usage d’un langage « effronté », parfois plus proche du
« langage obscene et dégotitant » que ne le voulait Horace, parfois tirant de plaisants
effets d’art de « Parrangement » discordant des termes.

Ainsi, selon Guillaume Peureux, chez les poetes satyriques, se revendiquant
comme tels par les titres de leurs ouvrages entre 1615 et 1622,

L’obscénité, la violence parfois, la brutalisation du lexique poétique au moyen d’archaismes, de
néologismes, de régionalismes, de grossiéretés, etc., et de tout ce qui constitue un decorum
civilisé constituent [...] une double difficulté — morale pour certains, mais aussi littéraire au sens
le plus strict du terme : comment faire place a ces registres dans le domaine de I’écriture
poétique [...] ?30

En cela, ces poétes satyriques ne furent pas sans postérité, car il apparait que
s'incarne parfois ensuite, malgré le grand coup d’arrét déterminé par le proces fait a
Théophile de Viau, une parole a la fois poétique et transgressive, un « libertinage de
langue »31, selon Francoise Lavocat, qui se met sous I'égide du Satyre.

En 1629, dans ses premieres (Euvres, Saint-Amant se décrivait volontiers (portrait
peut-étre plus « figuré » que réel) comme un « débauché » (ce qui signifie plutot ici
un amateur de bons mets, de vin, de tabac et du jeu que de filles), tandis que le genre
littéraire qu’il pratiquait volontiers, le « caprice », est étymologiquement lié a la
chévre (latin capra), donc au satyre. Il suffit de relire les extraordinaires litanies de
Bacchus de son poéme « La desbauche » :

Par les hurlemens des Menades,

Par le haut gofit des carbonnades, [...]
Par le doux chant de tes Orgyes,

Par l'esclat des trongnes rougies, [...]
Par tes cloches qui sont des Pots,
Par tes soupirs qui sont des rots,

Par tes hauts et sacrez mysteres,

Par tes furieuses Pantheres,

Par ce lieu si frais et si dous,

Par ton boucq paillard comme nous,
Par ta grosse garce Ariane,

Par le Vieillard monté sur ’Asne ;
Par les Satyres tes cousins [...]32

20 HORACE, Epitre aux Pisons (Art poétique), op. cit., p. 265.
30 G. PEUREUX, op. cit., p. 93.

31 F. LAVOCAT, op. cit., p. 208.

32 (Euvres, op. cit., t. 1, p. 46 sq.

13



Un peu plus tard (vers 1640-1650), comme nous ’avons déja vu, Scarron en vient a
mettre ses poésies burlesques sous 1’égide du Satyre : logique, puisque les poetes
burlesques « brutalisent » le langage poétique par la pratique assumée de mélanges
lexicaux inconvenants, mettant en évidence de maniére « obscéne » la nature
« hétéroclite » du langage. En poésie, mais aussi au théatre : le Satyre paillard qui
apparait dans Les Amours d’Apollon et de Daphné, comédie en musique de Dassoucy
(1650), « parle en burlesque », tout en observant en cachette une belle endormie :

Quel objet de tentation !

Qu’en cette agreable posture

Cette Nymphe me plaist ! L’adorable figure,

Le beau sujet de fornication ! [...]

Prenons au crin 'occasion,

Et cherchons sous son cotillon

Les beaux secrets de la Nature ; [...]

Je suis sur mes gigots de plus belle stature [que Cupidon] ;
Il est un imberbis et je suis un barbon.
Préludons un tantin sur ce joly teton.

Si cette clef qui pend a ma ceinture

Pour soulager ma passion

Pouvoit ouvrir cette noble serrure,

Et donner a mes feux quelque intermission,

Que je serais heureux ! quel plaisir sans mesure !
Pour un Bouquin, quelle exultation !

Faisons sur ce tetin manipulation,

Qu'il est doiiillet ! 1a friande pasture,

Pour un Satyre en rut ! quel celeste boucon [bouchée, morceau],
Pour un si ferme et si fort estallon ! [...]
Procedons vistement au fait de geniture

Par mouvement de trépidation,

Et de tous les maux que j’endure,

Faisons prompte et subite evacuation ! [...]33

De méme, le langage des trois satyres de Tristan 'Hermite, dans I’Amarillis34, est
« marqué par la bigarrure, le mélange des tons, la dérision des poncifs »35. Grossiers,
jouisseurs et laches (ils finissent d’ailleurs copieusement battus), ils représentent la
version érotisée des galanteries pastorales, la version triviale du lyrisme amoureux ;
ainsi, évoquant les beautés nues entrevues au bord des fontaines, mélent-ils style
élevé et prosaismes (« J’en leche encor mes doigts », « Dans le plus fort du bois je
laurais fourrée/ Comme un Renard qui prend une poule égarée »3¢...). Or la piece,
représentée en 1652 sur la scéne de I'Hotel de Bourgogne, eut un vif succes,
notamment a cause de la « nouveauté des scenes de satyres »37.

33 Charles COYPEAU DASSOUCY, Les Amours d’Apollon et de Daphné, comédie en musique [1650],
Yves GIRAUD (éd.), Paris/Genéve, Droz, « Textes littéraires francais », 1969, p. 98-100 (III, 3).

34 Tristan HERMITE (Francois L'HERMITE, sieur du SOLIER, dit), Amarillis, pastorale [1653], in
Roger GUICHEMERRE, Daniela DALLA VALLE et Anne TOURNON (éd.), (Euvres complétes, Paris,
H. Champion, t.V, 1999, p. 111-207. Dans la Préface, on indique qu'un écrivain (anonyme, c'est-a-dire
Tristan) a jugé bon de reprendre un manuscrit inachevé de Rotrou, en y ajoutant quelques sceénes, dont
celles des satyres (I1, 1; IV, 7 et V, 5-6).

35 F. LAVOCAT, « Satyres burlesques », op. cit., p. 211-212.

36 Tristan LHERMITE, Amarillis, op. cit., I1, 1, v. 379 ; V. 432-433.

37 Ibid., « Introduction », p.113. Voir aussi Jacques MOREL, « Les Satyres d’Amarillis », Cahiers
Tristan L’Hermite, XIII, 1991, p. 33-35.

14



Ainsi peut-on vérifier qu'un certain XVIIe siécle reste au fond fidele a I'image des
Satyres antiques, non seulement dans leur énergie sexuelle, mais aussi dans leur
capacité a jouer avec la transgression, que souligne Francois Lissarague : « L'imagerie
des satyres permet toutes sortes de transpositions et de jeux parodiques en faisant
permuter les éléments figuratifs de fagon a créer un effet de surprise, de contraste, ou
un décalage a la fois comique et révélateur »38.

38 Francois LISSARAGUE, « De la sexualité des satyres », Métis II/1, 1987, p. 63-90, [en ligne], URL :
http://www.persee.fr/doc/metis 1105-2201 1987 num 2 1 884.

15


http://www.persee.fr/doc/metis_1105-2201_1987_num_2_1_884

Bibliographie
Sources

Le Cabinet satyrique, ou Recueil parfaict des vers piquans et gaillards de ce temps,
tiré des secrets cabinets des sieurs de Sigogne, Régnier, Motin, Berthelot,
Maynard et autres des plus signalez poetes de ce siecle, Paris, A. Estoc, 1618.

ARISTOTE, Poétique, Michel MAGNIEN (éd.), Paris, Le Livre de poche, 1990.

AUBIGNAC, Francois HEDELIN, abbé d’, Des Satyres, brutes, monstres et démons.
De leur nature et adoration. Contre Uopinion de ceux qui ont estimé les Satyres
étre une espece d’hommes distincts et séparés des Adamiques, Paris, N. Buon,
1627.

COLLETET, Guillaume, Discours du poéme bucolique [1658], in Pasquale Aniel
JANNINI (éd.), L’Art poétique, Geneve-Paris, Droz-Minard, 1965.

COMTE, Noél le [Natalis COMES/ Natale CONTI], Muythologie c’est a dire
explication des fables [...], Jean de MONTLYARD (trad.), Lyon, P. Frelon, 1600 (V,
6).

CYRANO DE BERGERAC, (Euvres diverses, Amsterdam, J. Desbordes, 1709, ill.
anonyme. DASSOUCY, Charles COYPEAU, Les Amours d’Apollon et de Daphné,
comédie en musique [1650], Yves GIRAUD (éd.), Paris/Genéve, Droz, « Textes
littéraires francais », 1969.

HARDY, Alexandre, Le Triomfe d’Amour, dans Thédtre, Rouen, D. du Petit Val, t. 4,
1626.

HORACE, Quinti Horatii Flacci Opera, Paris, e typographia regia, 1642.
—, Epitre aux Pisons (Art poétique), Francois RICHARD (trad.), Paris, GF-
Flammarion, 1967.

L’HERMITE, Tristan (Francois L’HERMITE, sieur du SOLIER, dit), Amarillis,
pastorale [1653], in Roger GUICHEMERRE, Daniela DALLA VALLE et Anne
TOURNON (éd.), (Euvres completes, t. V, Paris, H. Champion, 1999, p. 111-207.

MAIRET, Jean de, La Silvanire, ou la morte vive [1631], in Jacques SCHERER (éd.),
Théatre du XVIIe siecle, Paris, Gallimard, « La Pléiade », t. I, 1975.

MOLIERE, Les (Euvres de Monsieur Moliére [...]. Nouvelle édition, corrigée et
augmentée des ceuvres posthumes et de tres belles figures a chaque comédie,
Bruxelles, G. de Backer, 1694 (planches par I. Harrewyn).

PELETIER DU MANS, Jacques, L’Art poétique d’Horace, traduit en vers francois,
Paris, M. de Vascosan, 1545.

16



RABELAIS, Quart livre, in Mireille HUCHON et Francois MOREAU (éd.), (Euvres
completes, Paris, Gallimard, « La Pléiade », 1994.

RACAN, Honorat de, Les Bergeries (1625), in Jacques SCHERER (éd.), Thédtre du
XVIIe siecle, Paris, Gallimard, « La Pléiade », t. I, 1975.

SCARRON, Paul, Recueil de quelques vers burlesques, Paris, T. Quinet, 1643.

SCHELANDRE, Jean de, Tyr et Sidon. Tragicomédie divisée en deux journées, Paris,
R. Estienne, 1628.

URFE, Honoré &, La Sylvanire (1627), Laurence GIAVARINI (éd.), Toulouse, Société
de Littératures classiques, 2001.

VAUQUELIN DE LA FRESNAYE, Discours pour servir de Preface sur le Sujet de la
Satyre [1604], Les Diverses poésies, Julien TRAVERS (éd.), Caen, Le Blanc-
Hardel, t. I, 1869-1870.

—, L’Art poétique [...] ou l'on peut remarquer la perfection et le défaut des anciennes
et des modernes poésies [1605], Geneve, Slatkine, 1970.

Critique
DOTOLI, Giovanni (éd.), Temps de préfaces, Paris, Klincksieck, 1996.

LAVOCAT, Francoise, « Satyres burlesques », in Dominique BERTRAND (éd.),
Poétiques du burlesque, Paris, H. Champion, 1998, p. 205-217.

LISSARAGUE, Francois, « De la sexualité des satyres », Métis, 11/1, 1987, p. 63-90,
[En ligne], URL: http://www.persee.fr/doc/metis 1105-
2201 1987 num 2 1 884.

MERIDIER, Louis, trad. du Cyclope, in EURIPIDE, (Euvres, Paris, Budé, 1965, I.

MOREL, Jacques, « Les Satyres d’Amarillis », Cahiers Tristan L’Hermite, XIII, 1991,
p. 33-35.

PEUREUX, Guillaume, La Muse satyrique, 1600-1622, Geneve, Droz, 2015.

17


http://www.persee.fr/doc/metis_1105-2201_1987_num_2_1_884
http://www.persee.fr/doc/metis_1105-2201_1987_num_2_1_884

