
 

 1 

 
 
 

Numéro 2 (1)  décembre 2017 
_____________________________________________________ 

 
Figures antiques ambiguës : 

le sexe et la mort, l’art et les monstres 
_____________________________________________________ 
 

Quelques aspects de la figure du satyre au XVIIe siècle 
 

Claudine NÉDELEC 
Univ. Artois, EA 4028, Textes & Cultures, Arras, F-62000, France 

 
 
Résumé 
Au XVIIe siècle, les Satyres sont présents dans les traités « scientifiques », 
l’iconographie, et la littérature. On étudie ici trois formes de manifestations de ces 
monstres hybrides, « paillards, moqueurs, spirituels, effrénés et un peu diaboliques » 
(F. Lavocat) : dans les réflexions théoriques sur le drame satyrique grec (qu’était-il 
exactement ? à quoi servait-il ? peut-il lui aussi être source d’imitation ?) ; dans les 
frontispices (que disent-ils sur les œuvres qu’ils « illustrent » ?) ; dans la création de 
leur « langage », hétéroclite, hybride et transgressif comme eux, chez les auteurs 
burlesques.  
 
Abstract 
In the 17th century, Satyrs are present in scientific treatises, iconography, and 
literature. This research examines three types of manifestation of these Ŗbawdy, 
mocking, unbridled and a bit diabolicalŗ (F. Lavocat) hybrid monsters: theoretical 
reflections on greek satyric drama (what was it, exactly? what purpose did it serve? 
could it, too, be a source of imitation?); frontispieces (what do those say about the 
works they Řillustrateř?); and the creation of their Řlanguageř Ŕ like them, heteroclite, 
hybrid, and trangressive Ŕ by burlesque authors. 

 
Mots-clés : Satyre, drame satyrique, burlesque, hybridité, frontispice. 
 
Keywords : Satyr, satyric drama, burlesque, hybridism, frontispiece. 
 
  



 

 2 

Plan 

Que faire du drame satyrique ? 

Les Satyres en frontispice 

Le Cabinet Satyrique 

Scarron 

La Lyre de Dorante 

Molière en satyre 

Le langage du Satyre 

Bibliographie 

 



 

 3 

À l’orée du XVIIe siècle, le Satyre – « cornu, chèvre-pied, aimant-chanson », 
comme l’appelle en 1600 Jean de Montlyard, traducteur de la Mythologie de Natale 
Conti1, ouvrage à grand succès – est présent dans l’iconographie, la littérature, les 
ballets de Cour et les traités « scientifiques »2 depuis la fin du XVe siècle. Ces 
monstres hybrides, « paillards, moqueurs, spirituels, effrénés et un peu 
diaboliques », selon Françoise Lavocat3, une des spécialistes de cette figure dans la 
pastorale italienne et française des XVIe et XVIIe siècles, sont des figures 
éminemment plastiques, à la mesure de leur hybridité et de leur ambiguïté 
constitutives. Les Satyres sont donc au cours du Grand siècle le support visuel et 
discursif de l’expression de questions à la fois esthétiques et éthiques – toujours en 
relation avec certaines formes de transgression. 

Il n’est pas question ici de les envisager toutes, d’autant que certaines ont déjà été 
bien explorées, telles celles de la représentation du Satyre dans les bergeries et les 
pastorales4, par Françoise Lavocat justement, ou celles de la définition du genre 
poétique de la satire comme ayant (ou pas) à voir avec la figure du satyre (voir les 
travaux de Pascal Debailly), ou encore plus récemment celles posées par les recueils 
satyriques du début du XVIIe siècle, analysés par Guillaume Peureux, dans La Muse 
satyrique5. 

Je vais limiter mon exposé à l’exploration de trois types de manifestations de cette 
figure : 

- qu’en est-il du drame satyrique dans le cadre d’une restauration des formes 
du théâtre antique ? 

- qu’en est-il du Satyre comme motif de frontispices de textes littéraires ? 
- qu’en est-il du langage du Satyre ? 

Que faire du drame satyrique ? 

Lorsque la Pléiade se met à recommander l’imitation de l’Antiquité en matière de 
théâtre tragique, elle est forcément confrontée à la question de l’existence du drame 
satyrique, élément obligé des concours tragiques de la fin du VIe siècle au IVe. 
L’explication, avancée par les érudits antiques, de son existence est que l’éloignement 
de la tragédie « littéraire » d’avec les manifestations du culte dionysiaque aurait 
poussé le peuple à réclamer une forme spectaculaire où seraient effectivement 
présentes les divinités liées au domaine de Dionysos, le vin, la nature sauvage, la 
vigueur sexuelle… Les érudits modernes ne sauraient ignorer ce genre, d’abord parce 
que nous avons conservé un drame satyrique complet, Le Cyclope d’Euripide (traduit 
en italien dès 1521), ainsi que des extraits de ceux d’Eschyle (Les Tireurs de filets, Les 
Spectateurs à lřIsthme) et de Sophocle (Les Limiers) ; ensuite parce qu’Horace en 

                                                   
1 Noël le COMTE [Natalis COMES/ Natale CONTI], Mythologie cřest à dire explication des fables […], 
Jean de MONTLYARD (trad.), Lyon, P. Frelon, 1600 (V, 6). 
2 Par exemple François HEDELIN, abbé D’AUBIGNAC, Des Satyres, brutes, monstres et démons. De 
leur nature et adoration. Contre lřopinion de ceux qui ont estimé les Satyres être une espèce 
dřhommes distincts et séparés des Adamiques, Paris, N. Buon, 1627. 
3 Françoise LAVOCAT, « Satyres burlesques », in Dominique BERTRAND (éd.), Poétiques du 
burlesque, Paris, H. Champion, 1998, p. 205-217, p. 205. 
4 On peut citer entre autres Honorat de RACAN, Les Bergeries (1625), in Jacques SCHERER (éd.), 
Théâtre du XVIIe siècle, Paris, Gallimard, « La Pléiade », t. I, 1975 ; Alexandre HARDY, Le Triomfe 
dřAmour, in Théâtre, Rouen, D. du Petit Val, t. 4, 1626 ; Honoré d’URFE, La Sylvanire (1627), 
Laurence GIAVARINI (éd.), Toulouse, Société de Littératures classiques, 2001. 
5 Guillaume PEUREUX, La Muse satyrique, 1600-1622, Genève, Droz, 2015. 



 

 4 

donne une définition assez complète dans l’Épître aux Pisons (j’y reviendrai). Par 
ailleurs, soucieux d’établir une « histoire » qui aille dans le sens d’un processus 
continu de civilisation, les humanistes s’interrogent sur deux affirmations un peu 
contradictoires d’Aristote, qui dit à la fois que la tragédie tire « son origine du drame 
satyrique »6 et qu’elle vient du dithyrambe7, sans que le lien dithyrambe/drame 
satyrique (et au-delà figure mythologique du Satyre) soit historiquement attesté. À 
cela s’ajoute pour eux le souci de comprendre l’origine du genre poétique latin (si 
important) de la satire, dont l’étymologie leur pose question, entre satyros (le satyre, 
selon Diomède) et satura (le mélange, selon Quintilien). Ils tentent alors de lier ces 
deux éléments dans une histoire qu’ils veulent cohérente, sans toujours y parvenir. 
Citons Vauquelin de la Fresnaye, LřArt poétique […] où lřon peut remarquer la 
perfection et le défaut des anciennes et des modernes poésies : 
 

Voici la grand forest, ou les chansons prisees 
Des vieux Satyres sont : je m’estoy forlongné [éloigné] 
Du labeur ou j’estoy nagueres embesongné : 
Et n’estant ces ramas qu’un plaisant tripotage 
D’enseignements divers, j’en faits un fagotage 
De bois entremeslé : car l’arbre Delphien 
S’y peut voir des premiers : l’arbrisseau Paphien 
Joint au ramant Lierre ; et d’Olivier paisible 
S’y faire une couronne à tous il est loisible : 
De ces bois sont sortis les Satyres rageux 
Qui du commencement, de propos outrageux 
Attaquoient tout le monde, estant dessus l’Etage. 
Mais depuis ils se sont polis à l’avantage : 
Car sortant des forests lascivement bouquins [vieux boucs], 
En la bouche ils n’avoient que des vers de faquins 
Tantost longs tantost cours, comme les Dithyrambes 
Des mignons de Bacchus, qui n’ont ni pieds ni jambe.8 

 

Parmi les divers « bois », c’est-à-dire les divers genres poétiques, dont les poètes 
peuvent se faire une couronne, on compte donc ceux des grandes forêts d’où sont 
sortis les Satyres « lascivement bouquins », « Dieux ehontez, impudens 
fantastiques » (p. 100), voués au dithyrambe et à la satire des vices (lien non attesté 
historiquement, je le rappelle) « estant dessus l’Etage », c’est-à-dire dans des formes 
de représentations théâtrales. Vauquelin y revient dans un autre ouvrage : 
 

Afin que les Poëtes de ce siecle-là peussent taxer plus librement les vices et les defauts 
voluptueux et lascifs de chacun, ils introduisoient devant tous quelques Satyres […] qui sont 
foletons ehontez et impudents, et qui sur tout se recreent de paillardises et choses lascives : et 
comme nos derniers majeurs [nos ancêtres], qui faisoient representer quelques Jeux, Farces, ou 
Moralitez en public, mettoient quelquefois en avant un fol, un bouffon, un badin, pour parler en 
plus grande liberté : ainsi en ce temps là, ceux qui n’avoient pas la hardiesse de dire des 
mechancetez ou mauvaitez d’alors, ils se couvroient de l’ombre et du nom de ces Satyres9. 

 

Rabelais lui aussi dans la « Briefve declaration » qui clôt le Quart livre, sous 
« Satyricque moquerie », mentionnait déjà les « jeux de la Bazoche » où des 

                                                   
6 ARISTOTE, Poétique, Michel MAGNIEN (éd.), Paris, Le Livre de poche, 1990, p. 108 (IV). 
7 Ibid., p. 107. 
8 VAUQUELIN DE LA FRESNAYE, LřArt poétique […] où lřon peut remarquer la perfection et le 
défaut des anciennes et des modernes poésies [1605], Genève, Slatkine, 1970, p. 99-100. 
9 VAUQUELIN DE LA FRESNAYE, Discours pour servir de Preface sur le Sujet de la Satyre [1604], 
Les Diverses poésies, Julien TRAVERS (éd.), Caen, Le Blanc-Hardel, t. I, 1869-1870, p. 123. 



 

 5 

« personnages desguisez en Satyres »10 blasonnent les vices… Mais, ajoute Vauquelin, 
ces genres satyriques ont été « polis », en passant de la Grèce à Rome, où s’est défini 
le genre poétique de la satire « toute romaine », discours, composition poétique 
« tout à fait différente de la poésie satyrique », selon Peletier du Mans11 ; il faut suivre 
les grands auteurs romains sur ce point et « […] rendre il faut si bien les satyres 
affables »12. Ainsi la théorie dominante finira-t-elle par nier tout rapport entre les 
Satyres (grecs) et la poésie satirique (conçue comme romaine par essence), sans 
doute parce que les poètes satiriques pouvaient trouver une légitimité supérieure 
dans ce modèle affiché.  

Revenons à Vauquelin de la Fresnaye. Sans trop se soucier de cohérence, il ajoute 
que, parallèlement, 
 

Et celuy qui premier debatit au passé, 
Par un Tragicque vers, pour le bouc barbassé, 
Ce fut mesme celuy qui le cornu Satyre, 
Sauvage pied-de-bouc, nous descouvrit pour rire : 
Qui severe, gardant la meure gravité, 
Entremesloit le ris et la simplicité : 
Afin de retarder, par nouveauté plaisante, 
Et par riants attraits, la troupe regardante, 
Quand le peuple sortoit joyeux et desbauché 
Apres le sacrifice et le jeu despeché.13 

 

On voit qu’il s’agit de la même figure, mais avec de tout autres fonctions : le Satyre 
lié au genre tragique n’est pas là pour tancer les vices, mais pour faire rire le public à 
l’issue de la représentation tragique, tout en gardant une certaine dignité. On pense là 
à la définition du drame satyrique par Démétrios de Phalère, « une tragédie qui 
s’égaie (tragodia paizousa) » (Du style, 169). 

Et en effet, si on relit Le Cyclope d’Euripide, réécriture d’un épisode de l’Odyssée, 
on voit bien que s’y rencontrent Ulysse, héros sans peur et sans reproche ; Silène et 
ses fils jetés par la tempête sur les côtes de Sicile et devenus esclaves de Polyphème, 
« gamins paillards, hâbleurs et peureux » selon l’éditeur de la pièce dans la collection 
Budé, à l’image d’un père qui tient du valet de comédie, buveur, lâche et menteur ; et 
enfin Polyphème, sauvage sanguinaire et jouisseur, impie au matérialisme sommaire 
mais réfléchi, qui sacrifie à la « plus grande des divinités », son ventre. Ainsi s’y 
mêlent, selon le même critique, « le plaisant et le terrible, l’exagération caricaturale et 
les nobles accents du style tragique »14. 

Or c’est là où gît le problème. Car les théoriciens de l’imitation de l’Antiquité 
répètent en boucle le début de l’Art poétique d’Horace, où celui-ci, tout en 
revendiquant pour le poète « le droit de tout oser », lui refuse (sinon pour faire rire, 
restriction d’importance, souvent oubliée) celui d’« ajuster à une tête d’homme un 
cou de cheval » et de « recouvrir ensuite de plumes multicolores le reste du corps, 
composé d’éléments hétérogènes », de représenter « des figures sans réalité, où les 

                                                   
10 RABELAIS, Quart livre, in Mireille HUCHON et François MOREAU (éd.), Œuvres complètes, Paris, 
Gallimard, « La Pléiade », 1994, p. 704. 
11 Jacques PELETIER DU MANS, LřArt poétique dřHorace, traduit en vers françois, Paris, M. de 
Vascosan, 1545, I, 1, p. 27-28. 
12 VAUQUELIN DE LA FRESNAYE, LřArt poétique […] où lřon peut remarquer la perfection, op. cit., 
p. 103. 
13 Ibid., p. 101. 
14 Louis MERIDIER, trad. du Cyclope, in EURIPIDE, Œuvres, Paris, Budé, 1965, I, p. 15. 



 

 6 

pieds ne s’accorderaient pas avec la tête, où il n’y aurait pas d’unité » ; la liberté ne 
saurait aller « jusqu’à permettre l’alliance de la douceur et de la brutalité, 
l’association des serpents et des oiseaux, des tigres et des moutons »15. 

Même si Horace disserte ensuite du drame satyrique, comme genre mêlant le 
plaisant et le sérieux, cette défense interdit à peu près l’imitation en ce genre, qui 
apparaît comme monstrueux, et assez difficilement défendable. Certes, les partisans 
du théâtre irrégulier, et des tonalités mêlées, mentionnent son existence à l’appui de 
leur thèse, mais c’est le plus souvent comme à un cas extrême, qu’ils n’auraient garde 
d’imiter jusque dans ses excès. En voici trois exemples. 

François Ogier, dans la « Préface au lecteur » dont il accompagne la parution de 
Tyr et Sidon. Tragicomédie divisée en deux journées de Jean de Schélandre16, plaide 
pour une adaptation « à notre usage » des méthodes et de l’art des Anciens ; d’ailleurs 
 

les Anciens même, reconnaissant le défaut de leur théâtre et que le peu de variété qui s’y 
pratiquait rendait les spectateurs mélancoliques, furent contraints d’introduire des satyres par 
forme d’intermède, qui par une licence effrénée de médire et d’offenser les plus qualifiés 
personnages, retenaient l’attention des hommes, qui se plaisent ordinairement à entendre mal 
parler d’autrui17. Cette économie et disposition dont ils se sont servi fait que nous ne sommes 
point en peine d’excuser l’invention des Tragi-comédies, qui a été introduite par les Italiens, vu 
qu’il est bien plus raisonnable de mêler les choses graves avec les moins sérieuses, en une même 
suite de discours et les faire rencontrer en un même sujet de fable ou d’histoire que de joindre 
hors d’œuvre des Satyres avec des Tragédies, qui n’ont aucune connexité ensemble, et qui 
confondent et troublent la vue et la mémoire des auditeurs. Car de dire qu’il est malséant de 
faire paraître en une même pièce les mêmes personnes traitant tantôt d’affaires sérieuses, 
importantes et Tragiques, et incontinent après, de choses communes vaines et Comiques, c’est 
ignorer la condition de vie des hommes, de qui les jours et les heures sont bien souvent 
entrecoupées de ris et de larmes, de contentement et d’affliction, selon qu’ils sont agités de la 
bonne ou de la mauvaise fortune18. 

 

Quant à Mairet, dans la « Préface, en forme de discours poétique » de La 
Silvanire, ou la morte vive, il se félicite d’un mélange 
 

fait de parties tragiques et comiques, en telle façon que les unes et les autres, faisant ensemble 
un bon accord, ont enfin une joyeuse et comique catastrophe, à la différence du mélange 
qu’Aristote introduit dans la tragédie, d’une telle duplicité que les bons y rencontrent toujours 
une bonne fin, et les méchants une méchante. C’est pourquoi je treuve qu’elle est plus semblable 
à l’Amphitryon de Plaute qu’elle n’a de rapport avec le Cyclope d’Euripide, où la moitié de la 
scène regorge de sang, et l’autre nage dans le vin, et qui proprement se peut dire de double 
constitution19. 

 

Plus tard, Guillaume Colletet cherche, dans son Discours du poëme bucolique, à 
défendre des critiques le Moïse sauvé de Saint-Amant, dont le sous-titre (« idylle 
héroïque ») choque les partisans d’Horace en joignant « deux choses aussi 
differentes, que d’accoupler un Geant avec un Pygmée, & faire sur le Parnasse ce que 
notre sentencieux Horace nous defend ». Mais, ajoute-t-il, 
 

                                                   
15 HORACE, Épître aux Pisons (Art poétique), François RICHARD (trad.), Paris, GF-Flammarion, 
1967, p. 259. 
16 Paris, R. Estienne, 1628. 
17 On voit que le « récit » de Vauquelin est désormais un poncif critique. 
18 Cité dans Giovanni DOTOLI, Temps de préfaces, Paris, Klincksieck, 1996, p. 189. 
19 Jean de MAIRET, La Silvanire, ou la morte vive [1631], in Jacques SCHERER (éd.), Théâtre du 
XVIIe siècle, Paris, Gallimard, « La Pléiade », t. I, p. 487. 



 

 7 

Apres tout, ceux qui ont inventé la Tragicomedie, l’Heroïcomique, & mesme la Tragedie 
Pastorale, n’ont-ils pas marié des choses aussi éloignées, la fureur avec la raillerie, le serieux 
avecque le Sceptre, & pour demeurer dans les termes de l’Art, le soc, ou le bas escarpin, avecque 
le haut Cothurne ?20 

 

Mais Colletet est plutôt un marginal des lettres, et le drame satyrique ne saurait en 
fait avoir sa place dans les formes théâtrales admises, étant aussi éloigné de la 
tragicomédie que de la tragédie et/ou de la comédie. Ce genre est en fait impossible 
sur le théâtre « classique ». 

Alors, qu’en est-il du Satyre dans le reste de la littérature du XVIIe siècle, puisque 
le voilà rejeté du théâtre ? 

Les Satyres en frontispice 

La présence d’une évocation du Satyre dans les frontispices des textes littéraires 
est relativement fréquente, notamment lorsqu’il s’agit d’introduire à des poèmes qui 
relèvent du genre de la satire, comme cette belle gravure de Claude Mellan sur un 
dessin de Nicolas Poussin, pour une édition d’Horace21 [Fig. 1, source BnF] : on y 
voit la Muse tenir un masque de Satyre devant le visage du Poète, par ailleurs 
couronné par un Amour. 
 

 
Fig. 1 

 

                                                   
20 Guillaume COLLETET, Discours du poëme bucolique [1658], in Pasquale Aniel JANNINI (éd.), 
LřArt poétique, Genève-Paris, Droz-Minard, 1965, p. 39-40. 
21 HORACE, Quinti Horatii Flacci Opera, Paris, e typographia regia, 1642. 



 

 8 

Peut-être plus inquiétant est le masque qui préside au cartouche des Œuvres 
diverses de Cyrano de Bergerac éditées en 170922 [Fig. 2, source BnF]. Mais ce ne 
sont que des masques, et non une identité assumée… 

 
Fig. 2 

 

D’autres représentations impliquent une plus forte incarnation, dans la mesure où 
le poète y est « figuré en satyre ». Je voudrais en évoquer quatre. 

Le Cabinet Satyrique 

Guillaume Peureux décrit ainsi le frontispice, signé Léonard Gaultier, du Cabinet 
Satyrique de 161823 [Fig. 3, source BnF], qui lui paraît parodier la représentation 
du Parnasse par Raphael : « Il représente un satyre jouant de la flûte qui remplace 
Apollon au milieu de la scène, une source coule sous son siège telle l’Hippocrène, six 
femmes lascives, à demi-nues, sont accompagnées de trois autres satyres – soit neuf 

                                                   
22 CYRANO DE BERGERAC, Œuvres diverses, Amsterdam, J. Desbordes, 1709, ill. anonyme. 
23 Le Cabinet satyrique, ou Recueil parfaict des vers piquans et gaillards de ce temps, tiré des secrets 
cabinets des sieurs de Sigogne, Régnier, Motin, Berthelot, Maynard et autres des plus signalez poètes 
de ce siècle, Paris, A. Estoc, 1618. 



 

 9 

personnages comme le nombre des muses, etc. »24. Nous avons nettement ici une 
vision parodique, mais qui prétend, par le parallélisme même, au même degré de 
légitimité de ce Parnasse-là, décalé et transgressif. On n’est plus très loin de 
l’esthétique burlesque, et des « Muses camuses » de Scarron. 

 
Fig. 3 

 

                                                   
24 G. PEUREUX, op. cit., p. 38. 



 

 10 

Scarron 

C’est justement en frontispice au Recueil de quelques vers burlesques de Scarron25, 
premier ouvrage français à comporter le mot « burlesque » dans son titre, que l’on 
retrouve deux Satyres railleurs [Fig. 4, source BnF]. 
 

 
Fig. 4 

 

On connaît, du même graveur, Claude Mellan, une seconde gravure très proche26, 
qui ne semble pas avoir été utilisée dans une édition. Toutes deux mettent en lumière 
la double vocation du « Poète en Satyre » : 

- dénoncer par le rire les ridicules : dans la gravure 5, un Satyre goguenard pointe 
le doigt vers un âne, qui semble fouler aux pieds des feuilles de papier ; dans la 

                                                   
25 Paul SCARRON, Recueil de quelques vers burlesques, Paris, T. Quinet, 1643. 
26 « Les Satyres, ou les Moqueurs », voir sur le site Ut pictura 18 (notice n° A 4463) 
http://utpictura18.univ-montp3.fr/GenerateurNotice.php?numnotice=A4463&derniere&tab=A4463.  

http://utpictura18.univ-montp3.fr/GenerateurNotice.php?numnotice=A4463&derniere&tab=A4463


 

 11 

gravure 4, il pointe une devise latine : « Sic se ridendum dat derisoribus orbis » (ainsi 
le monde entier donne à rire aux railleurs) ; 

- offrir une image « gaillarde » de la poésie : on remarque notamment, dans la 
gravure 5, la femme (une muse ?) nue à droite, et derrière l’homme barbu (signe de 
philosophie, représentation possible de Socrate ou de Démocrite) et souriant, une 
danse de femmes nues et de satyres. 

La Lyre de Dorante 

Françoise Lavocat signale un autre exemple, dans un volume anonyme publié vers 
1670, La Lyre de Dorante, recueil de vers burlesques, satiriques et licencieux [Fig. 5, 
source Google books]. 

 
Fig. 5 

 
Le frontispice représente sur une scène de théâtre, un orchestre de chambre de satyres très 
civilisés, jouant de la viole plutôt que de la flûte ; l’avant-scène est occupée par un homme jeune 
et ventru cumulant les attributs de Pan et de Cupidon ; celui-ci lève son verre et porte, semble-t-
il, une couronne, non de fleurs ou de lauriers, mais de pipes (l’éloge du tabac et du vin étant 
traditionnellement associés, au dix-septième siècle, à la débauche). Ces pipes – dont l’effet 
comique est accentué par leur décalage anachronique avec une scène mythologique – font en 
outre office de cornes. Le portrait en satyre du poète, qui reste masqué sous le pseudonyme de 
Dorante, repose donc sur une inversion, que l’on peut qualifier de burlesque, du code servant à 
la représentation traditionnelle du poète […]27. 

 
 

                                                   
27 F. LAVOCAT, op. cit., p. 214. 



 

 12 

Molière en satyre 

Pour terminer, voici un frontispice assez exceptionnel, d’une édition des Œuvres 
de Molière datant de 169428 [Fig. 6, BnF]. Sur ce théâtre, on distingue bien à la fois 
la place publique, décor habituel des comédies, et les personnages de la vie courante 
qui s’y retrouvent, couple bourgeois à droite, joyeux plaisants, ou valets, à gauche, 
jeune élégant au fond ; mais ce qui occupe le centre, c’est un satyre en bonne et due 
forme, qui danse avec la crécelle du fou à la main droite et un masque à la main 
gauche… Voilà une étrange incarnation de Molière, pour nous qui en avons fait un 
« classique » … 

 
Fig. 6 

 

Le langage du Satyre 

Il est intéressant de constater que, lorsque Horace entreprend de « codifier » le 
drame satyrique, il s’intéresse avant tout à la « langue » qui lui est propre. 
 

Celui qui, pour un vil bouc, disputa le prix du poème tragique, montra ensuite les Satyres dans 
leur rustique nudité, et fit l’essai, sans nuire à la gravité de la tragédie, d’un jeu plus rude : il 
fallait, par le charme d’une agréable nouveauté, retenir le spectateur après le sacrifice et les 
copieuses libations où il laissait sa raison. Mais on doit présenter ces satyres rieurs et bavards et 
mêler le plaisant au sérieux, sans aller jusqu’à conduire dans une sombre taverne, au milieu de 
gens au langage grossier, un dieu ou un héros […]. Il ne convient pas à la tragédie de débiter des 
vers sans dignité, comme une dame qui, un jour de fête, danse pour accomplir un devoir 

                                                   
28 MOLIÈRE, Les Œuvres de Monsieur Molière […]. Nouvelle édition, corrigée et augmentée des 
œuvres posthumes et de très belles figures à chaque comédie, Bruxelles, G. de Backer, 1694 (planches 
par I. Harrewyn). 



 

 13 

religieux ; elle ne fréquentera qu’avec une certaine réserve les Satyres effrontés. Pour moi, chers 
Pisons, si j’écrivais un drame satyrique, […] je ne travaillerais pas simplement à proscrire le ton 
de la tragédie, en donnant à Dave et à l’effrontée Pythias […] le même langage qu’à Silène, 
nourricier, gardien et serviteur de Bacchus. Je prendrais dans la langue courante les éléments 
dont je façonnerais celle de mes vers ; si bien que tout le monde croirait pouvoir en faire autant, 
mais verrait à l’expérience que les efforts pour y réussir n’aboutissent pas toujours : tant a 
d’importance le choix et l’arrangement des termes, tant peuvent prendre d’éclat des expressions 
empruntées au vocabulaire ordinaire ! Les Faunes ne doivent pas, à mon sens, au sortir de leurs 
forêts, imiter les habitués des carrefours ou ceux du forum ; ils n’ont pas à tenir, comme de 
jeunes poseurs, des propos délicats ou, inversement, se faire remarquer par un langage obscène 
et dégoûtant29. 

 

Or c’est bel et bien, au cours du XVIIe siècle, une des caractéristiques liées à la 
figure du Satyre que l’usage d’un langage « effronté », parfois plus proche du 
« langage obscène et dégoûtant » que ne le voulait Horace, parfois tirant de plaisants 
effets d’art de « l’arrangement » discordant des termes. 

Ainsi, selon Guillaume Peureux, chez les poètes satyriques, se revendiquant 
comme tels par les titres de leurs ouvrages entre 1615 et 1622, 
 

L’obscénité, la violence parfois, la brutalisation du lexique poétique au moyen d’archaïsmes, de 
néologismes, de régionalismes, de grossièretés, etc., et de tout ce qui constitue un decorum 
civilisé constituent […] une double difficulté – morale pour certains, mais aussi littéraire au sens 
le plus strict du terme : comment faire place à ces registres dans le domaine de l’écriture 
poétique […] ?30 

 

En cela, ces poètes satyriques ne furent pas sans postérité, car il apparaît que 
s’incarne parfois ensuite, malgré le grand coup d’arrêt déterminé par le procès fait à 
Théophile de Viau, une parole à la fois poétique et transgressive, un « libertinage de 
langue »31, selon Françoise Lavocat, qui se met sous l’égide du Satyre. 

En 1629, dans ses premières Œuvres, Saint-Amant se décrivait volontiers (portrait 
peut-être plus « figuré » que réel) comme un « débauché » (ce qui signifie plutôt ici 
un amateur de bons mets, de vin, de tabac et du jeu que de filles), tandis que le genre 
littéraire qu’il pratiquait volontiers, le « caprice », est étymologiquement lié à la 
chèvre (latin capra), donc au satyre. Il suffit de relire les extraordinaires litanies de 
Bacchus de son poème « La desbauche » : 
 

Par les hurlemens des Menades, 
Par le haut goût des carbonnades, [...] 
Par le doux chant de tes Orgyes, 
Par l’esclat des trongnes rougies, [...] 
Par tes cloches qui sont des Pots, 
Par tes soupirs qui sont des rots, 
Par tes hauts et sacrez mysteres, 
Par tes furieuses Pantheres, 
Par ce lieu si frais et si dous, 
Par ton boucq paillard comme nous, 
Par ta grosse garce Ariane,  
Par le Vieillard monté sur l’Asne ;  
Par les Satyres tes cousins [...]32 

 

                                                   
29 HORACE, Épître aux Pisons (Art poétique), op. cit., p. 265. 
30 G. PEUREUX, op. cit., p. 93. 
31 F. LAVOCAT, op. cit., p. 208. 
32 Œuvres, op. cit., t. 1, p. 46 sq. 



 

 14 

Un peu plus tard (vers 1640-1650), comme nous l’avons déjà vu, Scarron en vient à 
mettre ses poésies burlesques sous l’égide du Satyre : logique, puisque les poètes 
burlesques « brutalisent » le langage poétique par la pratique assumée de mélanges 
lexicaux inconvenants, mettant en évidence de manière « obscène » la nature 
« hétéroclite » du langage. En poésie, mais aussi au théâtre : le Satyre paillard qui 
apparaît dans Les Amours dřApollon et de Daphné, comédie en musique de Dassoucy 
(1650), « parle en burlesque », tout en observant en cachette une belle endormie : 
 

Quel objet de tentation ! 
Qu’en cette agreable posture 
Cette Nymphe me plaist ! L’adorable figure, 
Le beau sujet de fornication ! […] 
Prenons au crin l’occasion, 
Et cherchons sous son cotillon 
Les beaux secrets de la Nature ; […] 
Je suis sur mes gigots de plus belle stature [que Cupidon] ; 
Il est un imberbis et je suis un barbon. 
Préludons un tantin sur ce joly teton. 
Si cette clef qui pend à ma ceinture 
Pour soulager ma passion 
Pouvoit ouvrir cette noble serrure, 
Et donner à mes feux quelque intermission, 
Que je serais heureux ! quel plaisir sans mesure ! 
Pour un Bouquin, quelle exultation ! 
Faisons sur ce tetin manipulation, 
Qu’il est doüillet ! la friande pasture, 
Pour un Satyre en rut ! quel celeste boucon [bouchée, morceau], 
Pour un si ferme et si fort estallon ! […] 
Procedons vistement au fait de geniture 
Par mouvement de trépidation, 
Et de tous les maux que j’endure, 
Faisons prompte et subite evacuation ! […]33 

 

De même, le langage des trois satyres de Tristan l’Hermite, dans l’Amarillis34, est 
« marqué par la bigarrure, le mélange des tons, la dérision des poncifs »35. Grossiers, 
jouisseurs et lâches (ils finissent d’ailleurs copieusement battus), ils représentent la 
version érotisée des galanteries pastorales, la version triviale du lyrisme amoureux ; 
ainsi, évoquant les beautés nues entrevues au bord des fontaines, mêlent-ils style 
élevé et prosaïsmes (« J’en lèche encor mes doigts », « Dans le plus fort du bois je 
l’aurais fourrée/ Comme un Renard qui prend une poule égarée »36…). Or la pièce, 
représentée en 1652 sur la scène de l’Hôtel de Bourgogne, eut un vif succès, 
notamment à cause de la « nouveauté des scènes de satyres »37. 
 
 

                                                   
33 Charles COYPEAU DASSOUCY, Les Amours dřApollon et de Daphné, comédie en musique [1650], 
Yves GIRAUD (éd.), Paris/Genève, Droz, « Textes littéraires français », 1969, p. 98-100 (III, 3). 
34 Tristan L’HERMITE (François L’HERMITE, sieur du SOLIER, dit), Amarillis, pastorale [1653], in 
Roger GUICHEMERRE, Daniela DALLA VALLE et Anne TOURNON (éd.), Œuvres complètes, Paris, 
H. Champion, t. V, 1999, p. 111-207. Dans la Préface, on indique qu’un écrivain (anonyme, c'est-à-dire 
Tristan) a jugé bon de reprendre un manuscrit inachevé de Rotrou, en y ajoutant quelques scènes, dont 
celles des satyres (II, 1 ; IV, 7 et V, 5-6). 
35 F. LAVOCAT, « Satyres burlesques », op. cit., p. 211-212. 
36 Tristan L’HERMITE, Amarillis, op. cit., II, 1, v. 379 ; v. 432-433. 
37 Ibid., « Introduction », p. 113. Voir aussi Jacques MOREL, « Les Satyres d’Amarillis », Cahiers 
Tristan LřHermite, XIII, 1991, p. 33-35. 



 

 15 

Ainsi peut-on vérifier qu’un certain XVIIe siècle reste au fond fidèle à l’image des 
Satyres antiques, non seulement dans leur énergie sexuelle, mais aussi dans leur 
capacité à jouer avec la transgression, que souligne François Lissarague : « L’imagerie 
des satyres permet toutes sortes de transpositions et de jeux parodiques en faisant 
permuter les éléments figuratifs de façon à créer un effet de surprise, de contraste, ou 
un décalage à la fois comique et révélateur »38. 

                                                   
38 François LISSARAGUE, « De la sexualité des satyres », Métis II/1, 1987, p. 63-90, [en ligne], URL : 
http://www.persee.fr/doc/metis_1105-2201_1987_num_2_1_884. 

http://www.persee.fr/doc/metis_1105-2201_1987_num_2_1_884


 

 16 

Bibliographie 

Sources 
 
Le Cabinet satyrique, ou Recueil parfaict des vers piquans et gaillards de ce temps, 

tiré des secrets cabinets des sieurs de Sigogne, Régnier, Motin, Berthelot, 
Maynard et autres des plus signalez poètes de ce siècle, Paris, A. Estoc, 1618. 

 
ARISTOTE, Poétique, Michel MAGNIEN (éd.), Paris, Le Livre de poche, 1990. 
 
AUBIGNAC, François HÉDELIN, abbé d’, Des Satyres, brutes, monstres et démons. 

De leur nature et adoration. Contre lřopinion de ceux qui ont estimé les Satyres 
être une espèce dřhommes distincts et séparés des Adamiques, Paris, N. Buon, 
1627. 

 
COLLETET, Guillaume, Discours du poëme bucolique [1658], in Pasquale Aniel 

JANNINI (éd.), LřArt poétique, Genève-Paris, Droz-Minard, 1965. 
 
COMTE, Noël le [Natalis COMES/ Natale CONTI], Mythologie cřest à dire 

explication des fables […], Jean de MONTLYARD (trad.), Lyon, P. Frelon, 1600 (V, 
6). 

 
CYRANO DE BERGERAC, Œuvres diverses, Amsterdam, J. Desbordes, 1709, ill. 

anonyme. DASSOUCY, Charles COYPEAU, Les Amours dřApollon et de Daphné, 
comédie en musique [1650], Yves GIRAUD (éd.), Paris/Genève, Droz, « Textes 
littéraires français », 1969. 

 
HARDY, Alexandre, Le Triomfe dřAmour, dans Théâtre, Rouen, D. du Petit Val, t. 4, 

1626. 
 
HORACE, Quinti Horatii Flacci Opera, Paris, e typographia regia, 1642. 
—, Épître aux Pisons (Art poétique), François RICHARD (trad.), Paris, GF-

Flammarion, 1967. 
 
L’HERMITE, Tristan (François L’HERMITE, sieur du SOLIER, dit), Amarillis, 

pastorale [1653], in Roger GUICHEMERRE, Daniela DALLA VALLE et Anne 
TOURNON (éd.), Œuvres complètes, t. V, Paris, H. Champion, 1999, p. 111-207. 

 
MAIRET, Jean de, La Silvanire, ou la morte vive [1631], in Jacques SCHÉRER (éd.), 

Théâtre du XVIIe siècle, Paris, Gallimard, « La Pléiade », t. I, 1975. 
 
MOLIÈRE, Les Œuvres de Monsieur Molière […]. Nouvelle édition, corrigée et 

augmentée des œuvres posthumes et de très belles figures à chaque comédie, 
Bruxelles, G. de Backer, 1694 (planches par I. Harrewyn). 

 
PELETIER DU MANS, Jacques, LřArt poétique dřHorace, traduit en vers françois, 

Paris, M. de Vascosan, 1545. 
 



 

 17 

RABELAIS, Quart livre, in Mireille HUCHON et François MOREAU (éd.), Œuvres 
complètes, Paris, Gallimard, « La Pléiade », 1994. 

 
RACAN, Honorat de, Les Bergeries (1625), in Jacques SCHÉRER (éd.), Théâtre du 

XVIIe siècle, Paris, Gallimard, « La Pléiade », t. I, 1975. 
 
SCARRON, Paul, Recueil de quelques vers burlesques, Paris, T. Quinet, 1643. 
 
SCHÉLANDRE, Jean de, Tyr et Sidon. Tragicomédie divisée en deux journées, Paris, 

R. Estienne, 1628. 
 
URFÉ, Honoré d’, La Sylvanire (1627), Laurence GIAVARINI (éd.), Toulouse, Société 

de Littératures classiques, 2001. 
 
VAUQUELIN DE LA FRESNAYE, Discours pour servir de Preface sur le Sujet de la 

Satyre [1604], Les Diverses poésies, Julien TRAVERS (éd.), Caen, Le Blanc-
Hardel, t. I, 1869-1870. 

ŕ, LřArt poétique […] où lřon peut remarquer la perfection et le défaut des anciennes 
et des modernes poésies [1605], Genève, Slatkine, 1970. 

 
 
Critique 
 
DOTOLI, Giovanni (éd.), Temps de préfaces, Paris, Klincksieck, 1996. 
 
LAVOCAT, Françoise, « Satyres burlesques », in Dominique BERTRAND (éd.), 

Poétiques du burlesque, Paris, H. Champion, 1998, p. 205-217. 
 
LISSARAGUE, François, « De la sexualité des satyres », Métis, II/1, 1987, p. 63-90, 

[En ligne], URL : http://www.persee.fr/doc/metis_1105-
2201_1987_num_2_1_884. 

 
MÉRIDIER, Louis, trad. du Cyclope, in EURIPIDE, Œuvres, Paris, Budé, 1965, I. 
 
MOREL, Jacques, « Les Satyres d’Amarillis », Cahiers Tristan LřHermite, XIII, 1991, 

p. 33-35. 
 
PEUREUX, Guillaume, La Muse satyrique, 1600-1622, Genève, Droz, 2015. 

http://www.persee.fr/doc/metis_1105-2201_1987_num_2_1_884
http://www.persee.fr/doc/metis_1105-2201_1987_num_2_1_884

