1 Entre-deu,-

Numéro 3 | juin 2018

Les oiseaux, de ’animal au symbole

Le corbeau, survol d’un oiseau outrenoir dans le ciel biblique

Jean-Marc VERCRUYSSE
Univ. Artois, EA 4028, Textes & Cultures, F-62000 Arras, France

Résumé

Parmi les oiseaux cités dans le corpus biblique, le corbeau tient une place de choix en
raison de I’épisode du déluge ou il est mis en opposition avec la blanche colombe
(Gn 8). Son comportement et la noirceur de son plumage ont beaucoup contribué a sa
mauvaise réputation. Il est remarquable que I’Epopée de Gilgamesh, source du
passage vétérotestamentaire, inverse les roéles. Mais une autre péricope liée au
prophéte Elie (1R 17) présente le corbeau de maniére trés différente. Il y apparait
comme un messager divin, bienveillant et nourricier. Alors que dans les
commentaires rabbiniques la discussion porte essentiellement sur les notions de pur
et d'impur, les premiers écrits chrétiens refletent ’ambivalence symbolique du
corbeau et expriment un avis contrasté.

Abstract

Among the birds quoted in the biblical corpus, the raven holds a choice place
because of the episode of the flood where it is put against the white dove (Gen 8). Its
behavior and the blackness of its plumage contributed much to its bad reputation. It
is remarkable that the Epic of Gilgamesh, source of this passage from the Old
Testament, opposite the roles. But another pericope related to the prophet Elijah (1
Kings 17) presents the raven in a very different way. It seems a divine, benevolent
and feeder messenger there. Whereas in the rabbinical comments the discussion
relates primarily to the concepts of pure and impure, the first Christian writings
reflect the raven’s symbolic ambivalence and express a contrasted opinion.



Plan

Parmi les oiseaux bibliques

Le corbeau dans la Bible

Le corbeau et le Déluge

Corbeau et colombe

Le renversement des roles dans PEpopée de Gilgamesh
Un parallele complémentaire

Elie et les corbeaux

« Le corbeau de la nuit et celui du jour »

Conclusion

Bibliographie



Parmi les oiseaux bibliques

Revenons au commencement ! Dans le livre de la Genese, au premier récit de la
Création, le cinquieéme jour, Dieu dit :

« Que les eaux grouillent de bestioles vivantes et que ’'oiseau vole au-dessus de la terre face au
firmament du ciel ». Dieu créa les grands monstres marins, tous les étres vivants et remuant
selon leur espece, dont grouillerent les eaux, et tout oiseau ailé selon son espéce. Dieu vit que
cela était bon*.

Les oiseaux font donc pleinement partie de la cosmogonie et peupleront désormais
le ciel. La Bible en nomme explicitement une trentaine de variétés. Dans 1’évangile de
Matthieu, quand Jésus s’adresse a ses disciples a propos des biens de ce monde, il
leur demande de ne pas s’inquiéter du lendemain et de faire confiance a la
Providence, a I'image des oiseaux :

« Regardez les oiseaux du ciel : ils ne sément ni ne moissonnent, et ils n’amassent point dans
des greniers ; et votre Pére céleste les nourrit ! »2.

Les oiseaux en apprennent beaucoup a ’homme sur les ceuvres de Dieu. Entre ciel
et terre, leur comportement, leur vol, leur nid, leurs petits prennent souvent une
valeur symbolique a travers la parabole. De par leur nature ils représentent une
forme de messager divin. Les anges ne portent-ils pas des ailes ?

Parmi les oiseaux, le corbeau est le premier mentionné dans ’Ancien Testament ; il
n’est pas le plus cité mais il est sans doute I'un des plus familiers a la culture judéo-
chrétienne bien qu’il ne posseéde pas la meilleure des réputations. Elle est aussi
sombre que son plumage noir qui lui donne un aspect sévere et a nourri une
symbolique inquiétante. Cependant, une lecture attentive des deux principales
péricopes dans lesquelles le corbeau apparait conduit a une appréciation plus
nuancée.

Apres avoir dressé un portrait du corbeau tel qu’il se dessine dans les différents
passages bibliques ou il est cité, nous nous arréterons d’abord sur I’épisode fondateur
du Déluge avec, en filigrane, la confrontation entre le corbeau et la colombe ; puis,
nous aborderons le prophéte Elie visité par des messagers bienveillants. A I'appui de
ce survol seront convoqués quelques Péres de I’Eglise pour une étude essentiellement
adossée a la littérature patristique.

1 Gn 1, 20-21 (Traduction (Ecuménique de la Bible / TOB, Paris, Cerf-Bibli’'O, 2010, p. 56). Sauf avis
contraire, les citations bibliques sont données d’apres cette traduction. Dans la suite de l’article, les
références patristiques apparaissent sous les abréviations suivantes: BA (Bibliotheque
Augustinienne), CCL (Corpus Christianorum Series latina), CSEL (Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum), PO (Patrologia Orientalis) et SC (Sources chrétiennes).

2 Mt 6, 26 (Ibid., p. 2111). Pour notre sujet, il est intéressant de noter que, dans le parallele lucanien,
Iévangéliste est plus précis et évoque non pas les oiseaux (« ta; peteina ; ») de Matthieu mais les
corbeaux («tou;" kovraka~ ») — Lc 12, 24 (Ibid., p.2256). Cf. Eberhard NESTLE, Novum
Testamentum Graece et Latine, Londres, United Bible Societies, 1983, p. 14 et 187.



Le corbeau dans la Bible

Le corbeau est signalé a dix reprises dans ’Ancien Testament et une seule fois dans
le Nouveau. Le terme hébreu oréb sert a désigner toute espece de corvidés. Il peut
étre rapproché de la racine qui signifie « le soir », sans doute en relation avec la
couleur noire de l'oiseau. La loi mosaique compte le corbeau parmi les animaux
impurs, c’est-a-dire ceux qu’il n’est pas autorisé de manger (Lv 11,15 et Dt 14,14). La
raison tient peut-étre au fait qu’il est carnivore et nécrophage. Dans le livre des
Proverbes, le corbeau apparait comme I'instrument du chatiment divin :

L’ceil qui se rit d’'un pere

et qui refuse I’obéissance due a une mere,
les corbeaux du torrent le créveront

et les aigles le dévoreronts.

Cette description s’appuie sur une habitude observée chez le corbeau de commencer a
manger sa victime par les yeuxs.

Le prophete Isaie décrit le corbeau en compagnie d’autres animaux qui habiteront
les ruines du pays d’Edom :

Ce sera le domaine du hibou et du hérisson
la chouette et le corbeau I’habiteront.

Le Seigneur y fera passer le cordeau du vide
avec le niveau du chaos®.

Sophonie, pour sa part, annonce le jour de Yahvé qui s’abattra sur Assur et Ninive.
Dévasté, I'ennemi du Nord verra se reposer les troupeaux au milieu de sa capitale
détruite :

méme le pélican, méme le hérisson
passeront la nuit dans ses chapiteaux.
Une voix chantonne a la fenétre

un corbeau est sur le seuil :

c’est que le cédre a été arraché’.

car le palais de ceédre aura été rasé et les murs laisseront apparaitre leur structure. Le
corbeau trouvera sa place dans ce décor de désolation.

Cette double prophétie est a mettre en écho avec le passage de ’Apocalypse :

Elle est tombée, elle est tombée, Babylone la grande ! Elle est devenue demeure de démons,
repaire de tous les esprits impurs, repaire de tous les oiseaux impurs et odieuxs.

3 Pour une typologie des corvidés, voir Boria SAX, Corbeaux, Paris, Delachaux et Niestlé, 2005, p. 13-
15. Voir aussi Particle « raven » dans la Jewish Encyclopedia
(http://www.jewishencyclopedia.com/articles/12598-raven, consulté le 28 aoiit 2017).

4 Pr 30, 17 (Ibid., p. 1373).

5 ISIDORE DE SEVILLE le signale encore, a la fin de la période patristique, dans ses Etymologies XII,
43 (Paris, Les Belles Lettres, 2012).

6 Es 34, 11 (Ibid., p. 704).

7 S0 2, 14. La LXX et la Vulgate s’appuient sur ’hébreu oréb « corbeau » alors que d’autres lisent horéb
« sécheresse, désert, dévastation ». Mais le paralléle avec Es 34, 11 incite a préférer la premiere lecon
donnée ici d’aprés la traduction d’Edouard DHORME, La Bible. Ancien Testament II, Paris,
Gallimard, 1959, p. 823.

8 Ap 18, 2 (Ibid., p. 2726).



http://www.jewishencyclopedia.com/articles/12598-raven

De ces différentes occurrences, il appert que le corbeau est percu de maniere
globalement négative. Les Ecritures ’associent & un charognard. Or, la Loi prévoit
que « celui qui aura touché un mort — n’importe quelle dépouille mortelle — est impur
pour sept jours »9.

Le corbeau est aussi décrié comme un oiseau qui fait preuve de cruauté a 1’égard de
sa progéniture. Une fois mis au monde, les petits sont abandonnés par leurs parents
qui ne cherchent pas a les nourrir. Dans son dialogue avec Job, apres avoir rappelé
qu’il est le Créateur de toute la nature, Dieu précise, dans une question rhétorique,
qu’il pourvoit aussi a la nourriture des animaux, notamment a celle des corbillats,
soulignant ainsi le comportement indigne de leurs parents :

Qui prépare au corbeau sa provende
quand ses petits crient vers Dieu,
et titubent d’inanition ?10

ce que confirme le Psaume 147 ou Dieu est loué pour donner sa nourriture au bétail et
« aux petits du corbeau qui crient » (Ps 147, 9). Ce dernier verset sera utilisé par
certains Péres de I’Eglise pour illustrer la bonté divine mais nullement pour mettre en
avant une quelconque bienveillance des corbeaux:.

En débordant du corpus biblique, citons encore le Livre des Jubilés2. Cet écrit
pseudépigraphique juif attribué a Moise et rédigé pendant la période du Second
Temple (entre -170 et -150) complete en quelque sorte le récit canonique. En
loccurrence, il évoque des corbeaux malfaisants a propos d’Abraham. Un prince
malévole, descendant de Sem, I'un des fils de Noé, avait envoyé des corbeaux et
d’autres oiseaux pour dévorer la semence plantée en terre par ses sujets et les priver
de leur labeur. C’est a cette époque que naquit Abram?3, qui tres t6t se rendit compte
des égarements de I’humanité et de l'inconsistance des idoles. Au moment des
semailles, le jeune Abram, alors agé de quatorze ans, sortit avec sa famille pour
chasser les corbeaux. Il n’hésita pas a courir au-devant d’eux et a leur intimer 1'ordre
de s’en retourner sans toucher la terre ferme. A soixante-dix reprises, dans la méme
journée, il réitéra son intervention et jamais les semences ne furent picorées par les
oiseaux. Heureuse préfiguration de la vocation du Pere des croyants mais
confirmation de la perception négative des corbeaux dans le milieu biblique que
I’épisode du Déluge va profondément ancrer dans I'imaginaire occidental4.

9 Nb 19, 11 (Ibid., p. 266).

10 Jb 38, 41 (Ibid., p. 1305).

1 Cf. BASILE DE SELEUCIE, Homélies 11 « Sur le prophéte Elie », in Le saint prophéte Elie d’aprés
les Péres de I'Eglise, Saint-Remy-les-Montbard, Abbaye de Bellefontaine, coll. « Spiritualité orientale »
53,1992, p. 149. )

2 Jubilés XI, 11-22 traduit par André CAQUOT, in Ecrits intertestamentaires 1, Paris, Gallimard,
coll. « Bibliothéque de la Pléiade », 1987, p. 687-689.

13 1] ne prendra le nom d’Abraham qu’apres avoir répondu a I’appel du Dieu unique (Gn 17, 5).

14 Dans I’Evangile arabe de UEnfance, une comparaison peu flatteuse assimile les démons qui sortent
du corps d'un homme a des corbeaux — traduit par Ch. Genequand, Vie de Jésus en arabe 11, 2, dans
Francois BOVON et Pierre GEOLTRAIN (éd.), Ecrits apocryphes chrétiens 1, Paris, Gallimard,
coll. « Bibliotheque de la Pléiade », 1997, p. 216.



Le corbeau et le Déluge

Le corbeau apparait pour la premiere fois au moment du déluge dans le chapitre 8
de la Genese. Cette péricope a une histoire rédactionnelle complexe et méle au moins
deux traditions du textels. Les éléments donnés par le récit yahviste ont fait la
notoriété de I’épisode. Apres quarante jours et quarante nuits, Noé ouvre la fenétre
qu’il a percée dans I’arche et commence par envoyer le corbeau en éclaireur pour
s’assurer de la baisse des eaux. Dans I’Antiquité, il était fréquent chez les marins de
lacher un oiseau pour observer dans quelle direction il se dirigeait et pour évaluer la
distance qui les séparait de la terre ferme. Le geste de Noé n’a donc rien de singulier
en soi ; tout réside dans la valeur symbolique accordée aux oiseaux qu’il envoie.

Les versions hébraique et grecque présentent des variantes sur le verset concerné
(Gn 8, 7). Le texte massorétique, suivi par les targums, indique que le corbeau sortait
et revenait vers I’arche sans trouver de terre pour se poser:¢ alors que la traduction de
la Septante précise que le corbeau « ne revint pas jusqu’a ce que 'eau elit séché de
dessus la terre »17. La patristique lit le texte biblique d’aprés la traduction grecque.
Plusieurs auteurs chrétiens vont imaginer que le corbeau s’est nourri des cadavres
qu’il trouvait flottant sur les eaux. De 1a, sa réputation infime de charognard. Le
poéete Prudence écrit : « le corbeau, retenu par sa gloutonnerie, est resté parmi les
cadavres hideux »18,

Dans les deux versions, dépité par I'attitude du corbeau, Noé envoie ensuite une
colombe a trois reprises. Elle revient d’abord bredouille faute d’avoir trouvé de la
nourriture ; la deuxieme fois, elle apporte un rameau d’olivier dans son bec et,
finalement, elle ne regagnera plus I’arche, signe que les eaux se sont définitivement
retirées®9.

On notera que rien n’est dit dans le texte biblique sur les raisons qui ont présidé au
choix du corbeau et que n’est pas davantage mentionnée la finalité de sa mission. Il
s’envole sans objectif assigné. Mais c’est la distinction entre animaux purs et impurs
qui prend ici tout son sens. Dans le traité Sanhédrin du Talmud de Babylone2° qui
porte sur la justice, rabbi Chimon Ben Lakich (ou rech Laquich) rapporte que le
corbeau déposa une plainte contre Noé. Il lui reprocha d’agir avec cruauté et
préjugés. Sur 'ordre divin, Noé avait fait entrer dans I’arche sept couples d’animaux
purs et seulement deux d’animaux impurs. Or, il a envoyé en premier le corbeau bien
qu’il n’y elit seulement que deux représentants de 1’espece avec lui. Pourquoi avoir
ménagé les pures colombes ? Pourquoi avoir mis en péril la race des corvidés ? Le
corbeau accuse Noé d’injustice et revendique une véritable équité entre tous les étres
vivants présents dans I'arche. S’opposant a Noé il s’en prend, a travers lui, a Yahvé
lui-méme. Cette contestation du corbeau en fait un oiseau revendicatif et rebelle. Le

15 Sur cette délicate question, voir Jean-Louis SKA, Le Livre scellé et le Livre ouvert. Comment lire la
Bible aujourd’hui ?, Montrouge, Bayard, 2011, p. 233-254.

16 Gn 8, 7: « Il envoie le corbeau : il sort, sort et retourne avant I’asséchement des eaux sur la terre »
(Bible Chouraqui, Paris, Desclée de Brouwer, 1989, p. 29). TOB, ibid., p. 65.

17 La Bible d’Alexandrie, 1. La Genése, trad. M. Harl, Paris, éditions du Cerf, 1994, p. 136.

18 PRUDENCE, Dittochaeon III : « Corvus enim ingluvie per foeda cadavera captus / haeserat »,
Paris, trad. M. Lavarenne, Les Belles Lettres, 1963, p. 204, 11-12.

19 Pour une étude compléte sur la colombe, voir Jérome LAGOUANERE, « La figure allégorique de la
colombe chez les Péres latins », Connaissance des Péres de I'Eglise, 143, 2017, p. 50-61.

20 Sanhédrin folio 108b (http://juchre.org/talmud/sanhedrin/sanhedrin6.htm#108a, consulté le 28
aolit 2017). Voir David BANON, « Le statut de 'animal dans la tradition juive », Le Portique [En
ligne], 23-24 | 2009, document 9, mis en ligne le 28 septembre 2011, consulté le 28 aofit 2017. URL :
http://leportique.revues.org/2443.



http://juchre.org/talmud/sanhedrin/sanhedrin6.htm#108a
http://leportique.revues.org/2443

commentaire rabbinique noircit encore la réputation de l'oiseau et les Peres de
I’Eglise s’inscrivent, selon leur propre optique, dans cette sombre perspective.

De maniere générale, la noirceur du corbeau révele sa nature pécheresse. Cette
assimilation s’impose dans la littérature chrétienne a partir du quatriéeme siécle.
Hilaire de Poitiers affirme : « le corbeau est I'exemple du pécheur »2! quand Grégoire
d’Elvire écrit : « Le corbeau représentait les plaisirs de ’ame impure et soumise, et
(son) infame couleur noire signifiait I'injustice des vices »22. Dans son traité contre le
manichéen Faustus, Augustin explique que le comportement du corbeau s’applique
« aux hommes dégradés par I'immonde cupidité »23 et incapables de résister aux
tentations du monde. Ils ne recherchent que leur propre intérét24. Depuis Tertullien,
l'arche est la figure de 'Eglise25 puisque le Nouveau Testament rapprochait déja
explicitement Noé de Jésus2¢ et le Déluge des eaux salvatrices du baptéme27. Le
symbole du corbeau prend alors un sens moral. Son non-retour vers larche
représente ’exclusion du pécheur hors de I'Eglise.

Corbeau et colombe

La présence successive du corbeau et de la colombe dans le récit du Déluge a
renforcé 'antagonisme entre les deux oiseaux.

Deés le premier siecle, le philosophe juif Philon d’Alexandrie s’interroge sur la
signification a donner au comportement du corbeau en 'opposant a I’attitude de la
colombe. De maniére allégorique, le corbeau représente I'iniquité, adversaire de la
lumiere de justice ; il a plaisir a se retrouver dans le déluge, symbole de la corruption
et de la confusion. La colombe, au contraire, est un oiseau pur qui incarne la vertu.
Elle est la messagere de la bonté divine que ’homme doit accueillir avec
bienveillance23.

Plus concret, le Yalkut Shimoni, compilation haggadique plus tardive29, explique
que le corbeau a trouvé un cadavre humain sur 'un des sommets émergés et qu’il
s’est posé pour le manger, négligeant sans scrupules sa mission d’éclaireur. Alors Noé
a envoyé une colombe qui, elle, a rapporté une réponse. Cest pourquoi, on dit
habituellement que celui qui confie une tache a une personne impure la confie a un

21 HILAIRE DE POITIERS, In psalmos 146, 12 : « Coruum in formam peccatoris constitutum
esse tum, cum ex arca emissus non redit, meminimus » (CSEL 22, p. 852, 27-28).

22 GREGOIRE D’ELVIRE, De arca Noe 25 : « Coruus enim subdolae et impurae animae significabat
uoluptates et nigri coloris infamia peccatorum in(i)usta uitia demonstrabat » (CCSL 69, p. 153, 168).

23 AUGUSTIN D’HIPPONE, Contra Faustum XII, 20 : « Emissus coruus non est reuersus, aut aquis
utique interceptus aut aliquo supernatante cadauere inlectus, significat homines inmunditia
cupiditatis teterrimos » (CSEL 25/1, p. 348, 16-19). Voir également Quaest. hept. 1, 1 3 (CSEL 28, 2,
p.- 8-9) ; Enarr. in Psalm. 102, 16 (CCL 40, p. 1467) ; Tract. in euang. Ioh. 6, 19 (CCL 36, p. 64). Cf.
Dieter LAU, art. « Coruus », in Cornelius MAYER (éd.), Augustinus Lexicon II, Basel-Stuttgart,
Schwabe & Co A.G., 1986, col. 53-56.

24 AUGUSTIN D’HIPPONE, Tractatus sur l'évangile de Jean VI, 2 (BA 71, p. 346).

25 TERTULLIEN, De idololatria XXIV, 4 (CCSL II, p. 1124, 4-5), Traité du baptéme VIII, 3 (SC 35,
p.77-78). Voir Jean DANIELOU, Les origines du christianisme latin. Histoire des doctrines
chrétiennes avant Nicée, Paris, éditions du Cerf, 1978, p. 248.

26 Hb 11, 7 et 2 Pierre 2, 5.

27 1 Pierre 3, 20.

28 PHILON D’ALEXANDRIE, Quaestiones et solutiones in Genesim 11, 35-38, Paris, éditions du Cerf,
1979, p. 248-250.

29 Yalkut Shimoni, Gen. 8, par. 58 (Midrash Yalkut Shimoni : Torah, Nevi’im, u-Khetuvim, Jerusalem,
Machon HaMeor, 2001).



imbécile, alors que celui qui délegue une personne pure fait confiance a un serviteur
fidele. L’attitude du corbeau débouche sur un précepte moral.

Se met ainsi en place un couple duel parmi les oiseaux, qui oppose pur et impur,
blanc et noir. Augustin pousse plus loin encore I'antithese. Lorsque 'homme ressent
l’accablement de sa condition mortelle, il gémit. Son gémissement est celui de la
colombe, qui est 'expression de I’Esprit Saint; il dit le désir de Dieu et pleure
I’éloignement du bonheur éternel. A 'opposé, celui qui se réjouit des plaisirs charnels
et de ’abondance des biens temporels a la voix criarde du corbeau. I se complait
dans le siécle et se contente d’une vaine félicité. Et I'évéque d’Hippone conclut avec
une belle antithese :

Qui sont les corbeaux ? Ceux qui recherchent leurs propres intéréts. Qui sont les colombes ?
Ceux qui recherchent les intéréts du Christse.

De 1a, Augustin va tirer un argument de poids dans sa controverse contre les
donatistes. Ces chrétiens schismatiques d’Afrique du Nord se considéraient comme la
seule véritable Eglise, fondée sur I'idée de sainteté. Les pécheurs en étaient exclus.
Face a ce sectarisme rigoriste, '’évéque d’Hippone défend lidée d’'une Eglise ou
coexisteront saints et pécheurs jusqu’au jour du Jugement. L’épisode du Déluge en
est I'illustration, a I'image de la parabole du bon grain et de I'ivraie dans le Nouveau
Testament. La présence conjointe du corbeau et de la colombe dans I’arche atteste
que la communauté chrétienne est mélée, hic et nunc, et réunit bons et mauvais
jusqu’a la fin des tempss3t.

Le cri du corbeau a encore une autre résonnance, plus personnelle, dans la propre
vie d’Augustin. Dans la fameuse scéne du jardin de Milan, ’auteur des Confessions
explique qu’il était a cette époque prisonnier d’'une grave crise spirituelle et qu’il
remettait toujours au lendemain la décision de se convertir. Au milieu d’'une « grosse
tempéte et d’une pluie de larmes », il s’écriait :

« Quamdiu, quamdiu, ‘cras et cras’? quare non modo ? quare non hac hora finis turpitudinis
meae ? »

« Dans combien de temps ? Dans combien de temps ? Demain, toujours demain. Pourquoi pas
tout de suite ? Pourquoi pas, sur ’heure, en finir avec mes turpitudes ? »32.

Par harmonie imitative, le croassement du corbeau fait ici ’objet d’un jeu de mots
puisqu’en latin, « cras » signifie « demain ». Le cri de 1'oiseau noir sert a désigner le
pécheur qui differe sans cesse son adhésion a 'amour divin. Augustin reprendra ce
parallele a plusieurs reprises dans ses écrits, notamment dans sa prédication lorsqu’il
reprochera aux pécheurs de repousser sans cesse le moment de leur repentance3s. La
tradition occidentale a ainsi conservé et magnifié I'intervention de la colombe aux
dépens de celle du corbeau.

30 AUGUSTIN D’HIPPONE, Tractatus sur l'évangile de Jean VI, 2: « Qui sunt corvi? Qui sua
quaerunt. Qui columbae ? Qui ea quae Christi sunt quaerunt » (trad. M.-F. Berrouard, BA 71, p. 342-
344).

3t Jbidem, p. 344-346.

32 AUGUSTIN D’HIPPONE, Confessions VIII, XII, 28 (trad. E. Tréhorel et G. Bouissou, BA 14, p. 64).
Il s’agit sans doute d’'un emprunt au poéete Perse (Satires V, 66) dans une invective contre les apprentis
philosophes qui hésitaient au seuil de leur conversion philosophique. Voir également Sur les Psaumes
102, 16.

33 AUGUSTIN D’HIPPONE, Sermons 82, X1, 14 ; 224, IV, 4 ; sermon Dolbeau 25, 27.



Le renversement des roles dans Epopée de Gilgamesh

On sait que I’épisode biblique du déluge prend sa source dans la littérature
mésopotamienne, en particulier dans la tablette XI de la version ninivite de I’Epopée
de Gilgamesh34. Depuis la mort de son ami Enkidu, le roi Gilgamesh a pris
conscience de sa condition mortelle et part a la recherche de son ancétre Uta-napishti
qui jouit de I'immortalité. En un lieu situé au-dela des eaux de mort, dans I'ille des
Bienheureux, Uta-napishti, pressé par son visiteur, finit par raconter comment il a
échappé au déluge. Un jour, les dieux mésopotamiens ont décidé d’anéantir les
hommes, devenus soit trop nombreux, soit trop bruyants. Mais le dieu des eaux ne
peut se résoudre a cette destruction totale et prévient Uta-napishti du danger qu’il
encourt. Il lui enjoint de construire un bateau pour échapper a la catastrophe
universelle et d’y faire monter sa famille, tout ce qu’il posséde, biens et animaux, ainsi
que les artisans qui 'ont aidé dans le chantier. Apres six jours et sept nuits de pluies
torrentielles qui effraient méme les dieux, le bateau finit par s’échouer sur le sommet
du mont Nicir. Pour s’assurer de la baisse des eaux, Uta-napishti lache, dans un
premier temps, une colombe, puis une hirondelle qui reviennent vers lui, faute de
pouvoir se poser. C’est alors le tour du corbeau de partir en éclaireur. L’oiseau
constata rapidement que les eaux se retiraient ; il trouva un coin de terre ferme,
« picora, croassa ( ?), et s’ébroua »35 mais ne revint plus. Uta-napishti comprit a ce
moment-la que la terre était a nouveau completement émergée.

La trame du récit mésopotamien est tres proche du récit vétérotestamentaire, si ce
n’est dans le choix et I'ordre d’apparition des oiseaux. En akkadien, il revient au
corbeau de témoigner de la fin de la catastrophe alors que la colombe est juste
signalée. L’oiseau noir n’y est pas percu comme de mauvais augure mais tout a fait
positivement. L'Epopée de Gilgamesh atteste de l'appréciation favorable que
portaient certaines mythologies anciennes au corbeau. Signalons, par exemple, sa
présence comme oiseau emblématique et favorable du dieu Ordin dans les textes
nordiques ou du dieu Lugos chez les Celtess3e.

Un parallele complémentaire

Avant de quitter le temps de la création et des origines, mentionnons, dans un tout
autre contexte, un parallele singuliers?. Dans la civilisation inuit, au commencement

34 L’Epopée de Gilgames. Le grand homme qui ne voulait pas mourir, tablette XI, 145-154, traduit de
I’akkadien et présenté par Jean BOTTERO, Paris, Gallimard, coll. « L’aube des peuples », 1992, p. 193-
194. L’édition de référence aujourd’hui est celle d’Andrew R. GEORGE, The Babylonian Gilgamesh
Epic, Oxford-New York, 2003, vol. I, p. 516-517 (commentaire littéraire), p. 712-713 (transcription et
traduction anglaise). Voir aussi Madeleine V. DAVID, « L’épisode des oiseaux dans les récits du
déluge », Vetus Testamentum, 7, 1957, p. 189-190.

35 Andrew R. GEORGE traduit : « It was eating, bobbing up and down, it did not come back to
me » (Ibidem, p. 713, 156).

36 D’apres Jean CHEVALIER et Alain GHEERBRANT (dir.), Dictionnaire des symboles, Paris, Robert
Laffont-Jupiter, coll. « Bouquins », 1982, p. 285-286.

37 Voir Cécile PELAUDEIX, « Le grand corbeau, hérault d'un temps mythique », Pdles magnétiques,
2010-2011, p.106-107. Egalement Guy BORDIN, «La nuit inuit. Eléments de réflexion »,
Etudes/Inuit/Studies 26 (2002), p. 45-70, et Frédéric LAUGRAND, « Le mythe comme instrument de
mémoire. Remémoration et interprétation », Etudes/Inuit/Studies 23, 1999, p.91-115. A titre
d’illustration, on renverra a la sculpture en os de baleine d’Illauq Johanasie, Large raven, 1988, Clyde
River, Nunavut — présentée dans I'exposition permanente Origines, les récits du monde, au Musée des
Confluences a Lyon.



était la nuit a moins que ’humanité n’ait été submergée par une pluie diluvienne,
selon les versions. Toujours est-il que le monde était plongé dans de profondes
ténebres. S’engage alors un dialogue entre un grand corbeau et un renard polaire, le
premier se plaignant de 'obscurité qui I’empéche de voler sans se heurter tandis que
le second se complait dans la pénombre pour trouver sa nourriture. Le renard ne
réclame rien d’autre que la nuit tandis que le corbeau demande qu’apparaisse la
lumiere. D’aucuns interpretent le terme gau (ka-ou), qui signifie « lumiere » en
inuktitut, comme I'onomatopée du croassement du corbeau. De cette lutte verbale, le
corbeau sort vainqueur puisqu’il impose que la lumiére trouve sa place aupres de
lobscurité. Le mythe renferme une forte valeur étiologique. Il explique I’alternance
des jours et des nuits. Il souligne le role positif de la lumiére dans la cosmogenese et
I'importance accordée a la parole créatrice. Avec ’harfang des neiges, le corbeau est
I'un des rares oiseaux a ne pas migrer vers le sud et a demeurer dans I’Arctique
durant tout l’hiver, mais son regne domine pendant 1'été quand la lumiere est
quasiment continue.

Sans entrer dans une étude comparée des représentations qui dépasserait les
limites de cet article, force est de constater que le symbolisme du corbeau n’est pas
aussi maléfique que I’épisode biblique du Déluge le laisserait supposer, méme si le
renversement des valeurs dans la culture occidentale apparait clairement avec lui.
D’ailleurs, au sein de I’Ancien Testament, de sérieuses nuances d’appréciation
s'imposent, comme le montre l'intervention inattendue des corbeaux aupres du
prophéte Elie.

Elie et les corbeaux

Nous sommes au neuviéme siecle avant J.-C. Apres le schisme qui suivit la mort de
Salomon, le royaume d’Israél (ou du Nord) est gouverné par le roi Achab (-874/-853).
Jézabel, son épouse phénicienne, I’entraine dans I'idolatrie en introduisant le culte de
Baal et d’Astarté jusque dans la capitale, Samarie. Mais le prophéte Elie le Thesbite
dénonce les exactions commises par le couple royal et le menace du jugement divin.
La pluie cesse de tomber pendant trois ans sur le pays et déclenche une longue
sécheresse. Pour se protéger de la colére royale, Elie est obligé de s’exiler et, selon
Pordre de Yahvé, il va se cacher dans les gorges encaissées du torrent de Kerrith (ou
Chorrath), au-dela du Jourdain. Le premier Livre des Rois (ou troisieme livre des
Régnes), qui rapporte 1’épisode, précise que, dans ce lieu solitaire et reculé, « les
corbeaux lui apportaient du pain et de la viande le matin, du pain et de la viande le
soir », comme Dieu I’avait ordonnéss. De la, I’expression devenue proverbiale « étre
ravitaillé par les corbeaux ».

Mais le texte n’en dit pas davantage sur cet approvisionnement aussi singulier
qu’'inespéré puisque dans le verset suivant le torrent est, a son tour, asséché par le
manque de pluie, et Elie est invité a quitter les lieux pour la ville phénicienne de
Sarepta. La, il est accueilli par une vieille femme accablée par la disette. Veuve, elle ne
posseéde plus quune poignée de farine et quelques gouttes d’huile. Elle ramasse du
bois pour cuire le dernier repas qu’elle partagera avec son fils unique. Malgré la
situation désespérée, Elie met a 1’épreuve la femme et lui demande de I'eau que,
charitable, elle offre a I’étranger sans hésiter. En récompense, le prophete lui promet
abondance de provisions jusqu’a la fin de ses jours. A linstar des corbeaux qui

38 1R 17, 6 (Ibid., p. 573).

10



l’avaient nourri de maniere providentielle, Elie assure a son tour la subsistance de la
veuve de Sarepta. Plus tard, a nouveau contraint a I’exil et désespéré, Elie sera nourri
par un ange.

Le message est clair, mais la situation incongrue. Elie se trouve confronté a un vrai
dilemme qui n’a pas manqué d’intriguer les exégetes. Il n’est pas étonnant que le
genre littéraire des Questions et réponses, qui remonte aux commentateurs
d’Homeére et d’Aristote a I’époque hellénistique, ait été utilisé par les Péres de I’Eglise
a ce sujet. Apres le Pseudo-Chrysostomes9, Théodoret de Cyr4° pose la question de la
légitimité de ces intermédiaires ailés. Elie peut-il accepter de la nourriture apportée
par les corbeaux ? Car, comme on I’a vu, par voie de conséquence, ’homme nourri
par un animal impur deviendra a son tour impur.

Maxime le Confesseur s’interroge de la méme facon et donne une réponse de
nature spirituelle. Elie est la figure du Seigneur4:. Il est venu auprés du torrent, c’est-
a-dire de la vie humaine marquée par les tentations et les souffrances. Mais
I’évangéliste Jean nous apprend que Jésus n’a pas été recu par les siens (Jn 1, 11). En
revanche, les nations, noircies par l'idolatrie, I'ont accueilli et 'ont nourri. Cette
lecture typologique remonte a Cyprien de Carthage, au troisiéme siécle42. Elie est la
figure du Christ qui fuit son peuple pour étre accueilli par les Gentils, d’abord
symbolisés par les corbeaux, puis par la veuve de Sarepta.

La réponse chrétienne a cette intervention des corbeaux est globalement tirée de
I’épitre aux Romains ou, fort de sa foi en Christ, 'Apotre affirme que « rien n’est
impur en soi. Mais une chose n’est impure que pour celui qui la croit impure »43.
Dans sa prédication comme évéque de 387 a 407, Chromace d’Aquilée consacre
plusieurs sermons a Elie. Il établit d’abord un paralléle avec Daniel jeté dans la fosse
aux lions et rappelle que Dieu commanda a un ange d’apporter son repas au
prisonnier de Darius. Les corbeaux d’Elie et I'ange de Daniel sont mis sur le méme
plan, ce qui constitue une forme de réhabilitation de ces oiseaux qui contrebalance la
perception du Déluge+4. Déja, dans ’Apocalypse syriaque de Baruch, 'aigle messager
était comparé a la colombe de I'arche de Noé mais aussi aux corbeaux serviteurs
d’Elie ainsi qu’a l'aigle de Salomon. Le paralléle était flatteur ; les corbeaux étant
rangés et percus comme des messagers fiables et obéissants a I’ordre divin4s.

39 Ps-CHRYSOSTOME, Homélies « Sur I'apotre Pierre et le prophéte Elie » 2, dans Le saint prophéte
Elie daprés les Péres de IEglise, Saint-Remy-les-Montbard, Abbaye de Bellefontaine, coll.
« Spiritualité orientale » 53, 1992, p. 103.

40 THEODORET DE CYR, Questions et réponses sur les livres des Régnes 3R, question 46 :
« Comment, lui qui est saint et vivait selon la Loi, a-t-il pu mangé la nourriture que lui apportaient les
corbeaux ? », ibid., p. 217 (= PG 52).

41 MAXIME LE CONFESSEUR, Questions 185 : « Pourquoi donc le corbeau vient-il nourrir Elie le
matin de pain et le soir de viande ? », ibid. p. 217 (= CCSG 10). Maxime donne une autre interprétation
dans laquelle « Le corbeau représente la nature (humaine) que la désobéissance a noircie. Elie, assis
aupres du torrent, symbolise ’esprit du gnostique établi dans le torrent des tentations et des efforts de
l’ascese ». Le pain, regu le matin, signifie la connaissance de Dieu et la viande, apportée le soir, est une
initiation au mystere de I'incarnation.

42 CYPRIEN DE CARTHAGE, La bienfaisance et les auménes 17 (SC 440, p. 124-128). Dans cette
lecture, la veuve de Sarepta représente I'Eglise.

43 Rm 14, 14 (Ibid., p. 2454). Voir Ps-CHRYSOSTOME, Homélies « Sur I'apdtre Pierre et le prophete
Elie » 2, ibid., p. 104.

44 CHROMACE D’AQUILEE, 25 « Sermon 25 sur saint Elie » 3, dans Sermons (SC 164, p. 83).

45 Apocalypse syriaque de Baruch (= II Baruch) 77, 24. Le texte a sans doute été rédigé peu apres la
destruction du Temple (SC 144, p. 519 = Ecrits intertestamentaires, op. cit., p. 1547).

11



Non sans une dimension polémique antijudaique, Chromace refuse ensuite la
distinction du pur et de I'impur a propos de la nourriture et préfére mettre en avant la
conscience d’Elie. « Il est manifeste que ce n’est pas la nourriture, mais la conscience,
qui souille ’homme » affirme-t-il46. Elie avait la conscience pure. Dés lors ce qu’il
mangeait ne pouvait étre que pur. L’Epitre a Tite ne déclare-t-elle pas : « Tout est pur
pour les purs; pour les gens souillés, rien n’est pur »47? Et I'évéque d’Aquilée
cherchant « la signification cachée des corbeaux », conclut :

Les corbeaux qui apportaient a Elie sa nourriture étaient les figures de notre vocation : car nous
sommes venus des nations impures a la croyance, apportant au Christ Seigneur la nourriture de
notre dévotion et de notre foi4s.

Quelques années plus tard, Basile de Séleucie justifie I’envoi des corbeaux et la
décision divine par I'édification. Il ne s’agit pas pour Elie de se montrer plus dur que
les corbeaux a 1’égard de leurs petits mais d’imiter la bienveillance qu’ils lui ont
témoignée en le nourrissant. Ainsi les corbeaux ne sont plus seulement les serviteurs
du prophete, ils sont devenus « des messagers de I'amour de Dieu pour les
hommes »49.

Mais I'on doit I'interprétation la plus enthousiaste au poéte Ephrem le Syrien qui,
dans deux hymnes aux accents paradisiaques, chante la parfaite communion d’Elie et
des corbeauxs°. Au bord du torrent (qui peut rappeler le fleuve du jardin d’Eden), les
oiseaux deviennent de vrais compagnons de solitude ; ils sont les consolateurs de
Pexilé :

Les corbeaux, qui fuyaient les hommes,
Avec Elie échangeaient des baisers.

Ils ne lui apportaient pas seulement du pain,
Mais ils étaient (aussi) ses interlocuteurss:.

Non seulement les corbeaux nourrissent le prophéte mais ce dernier les nourrit a son
tour. L’hymne se présente comme une louange au Dieu qui assure leur subsistance a
toutes les créatures. Les oiseaux prennent valeur d’exemple :

Dieu qui a nourri ses serviteurs par des corbeaux
Qui pillent ce qui appartient a d’autres
Donna un exemple aux riches
Pour qu’ils ressemblent a ces oiseaux52.

Au Moyen Age, plusieurs récits hagiographiques s’inspireront directement de
I'histoire d’Elie et mettront en scene des corbeaux envoyés par Dieu pour nourrir un
futur saint. Jacques de Voragine, dans La Légende dorée, raconte que Paul, considéré

46 CHROMACE D’AQUILEE, ibidem.

47 Tt 1, 15 tel que cité par Chromace d’Aquilée (Ibidem).

48 CHROMACE D’AQUILEE, « Sermon 25 sur saint Elie » 4, dans Sermons, SC 164, p. 83-85.

49 Cf. BASILE DE SELEUCIE, Homélies 11 « Sur le prophéte Elie », dans Le saint prophéte Elie
d’apres les Peres de I’Eglise, coll. « Spiritualité orientale » 53, Abbaye de Bellefontaine 1992, p. 149.

50 Cf. EPHREM ARMENIEN, Hymnes 18 et 19 « Sur le prophéte Elie », dans Le saint prophéte Elie
d’apreés les Péres de UEglise, Abbaye de Bellefontaine, coll. « Splrltuallte orientale » 53, 1992, p. 367-
372. Ces hymnes sont conservées dans leur version arménienne, I'original syriaque étant perdu, d’ou
I'épithéte attachée au nom de l'auteur.

51 Id., Hymne 18, p. 368.

52 Id., Hymne 19, p. 370.

12



comme le premier ermite par Jérome, s’était réfugié dans une grotte du désert
d’Egypte pour échapper a la persécution de I’'empereur Déce (en 250) o il demeura
durant soixante ans. Chaque jour, un corbeau lui apportait la moitié d'une miche de
pain. Et quand I’ermite recut la visite de saint Antoine, le corbeau apporta une miche
de pain entieére pour nourrir les deux hommes53.

L’épisode d’Elie au torrent de Kerrith met en scéne un corbeau tres éloigné de la
vision traditionnelle et négative. Les oiseaux sont non seulement envoyés par Dieu
lui-méme mais ils influent sur la suite de la mission du prophete et lui donnent tout
son sens.

« Le corbeau de la nuit et celui du jour »

L’Antiquité paienne avait déja souligné 'intelligence des corbeaux. Pline I’Ancien
rapporte une anecdote a ce sujet. Un corbeau assoiffé accumula des cailloux dans une
urne funéraire au fond de laquelle ’eau stagnait mais qu’il ne pouvait atteindre. Pour
ne pas se mouiller, il fit monter I’eau jusqu’a lui afin de boire plus facilements4.

La Bible mentionne également l'oiseau de maniere favorable dans le Cantique des
cantiques. La bien-aimée décrit son futur époux aux filles de Jérusalem et nous
apprend que ses cheveux bouclés sont noirs de jais « comme le corbeau » (Ct 5, 11).
Dans la bouche de la fiancée, une telle comparaison se veut admirative et laudative.
Elle est d’autant plus remarquable que les yeux du bien-aimé sont ensuite comparés a
des colombes qui, au bord du ruisseau, baignent dans le lait (Ct 5,12). Le couple
aviaire naguere opposé se trouve réuni pour dire les qualités des deux amants.

Dans une interprétation allégorique de ’épisode d’Elie au torrent, Césaire d’Arles
reprend le célebre verset du méme Cantique des Cantiques : « Je suis noire et belle,
fille de Jérusalem » (Ct 1,5) pour indiquer que les corbeaux sont noirs par nature
mais beaux par la grace offerte par Dieu dans leur mission de nourrir le prophétess.

Quant a Chromace d’Aquilée, il délivre un message d’espérance a ses fideles dans
un autre sermon ou il montre que ’homme n’est pas corbeau par nature. Certes, le
paien et I'hérétique sont impurs et ne méritent pas d’appartenir a ’Eglise. Mais la
noirceur intérieure du coeur de ’'homme n’est pas imprescriptible. Dieu peut changer
le corbeau en colombe puisqu’il a changé I’eau en vin. Et I’évéque italien d’interroger
son auditoire en ces termes :

Veux-tu savoir de quel corbeau le Seigneur fait une colombe spirituelle ? Considere le larron qui
fut crucifié avec le Seigneur ; il était un corbeau tout noir de ses péchés. Mais lorsqu’il eut
confessé le Christ en croix, de corbeau qu’il était, il devient colombe, c’est-a-dire que d’impur, il
devint purss.

53 Jacques DE VORAGINE, La Légende dorée, trad. T. de Wyzema, Paris, Diane de Selliers, coll. « La
petite collection », 2009, vol. I, p. 102. L’histoire de saint Vincent montre également un corbeau qui
éloigne les charognards, loups et oiseaux de proie, de son corps supplicié (Ibidem, p. 118).

54 PLINE I’ANCIEN, Histoire Naturelle X, 125, Les Belles Lettres, Paris, 2003, p. 70-71. PLUTARQUE
relate la méme anecdote a propos de « corbeaux de Lybie » dans son traité sur L’intelligence des
animaux (Euvres morales, traité 63, 967 A, Les Belles Lettres, Paris 2012, p. 21). ELIEN témoigne de
la méme ingéniosité de l'oiseau dans une anecdote légerement différente (La Personnalité des
animaux 11, 48, Les Belles Lettres, Paris 2001, p. 56).

55 CESAIRE D’ARLES, Sermon 124 sur saint Elie’et la veuve qui ramasse deux morceaux de bois, dans
Le saint prophete Elie d’aprés les Péres de I'Eglise, coll. « Spiritualité orientale » 53, Abbaye de
Bellefontaine 1992, p. 292.

56 CHROMACE D’AQUILEE, Sermons 2, 5-6 (trad. H. Tardif, SC 154, p. 143).

13



Cette lecture allégorique chrétienne fait implicitement écho a différentes versions
de la mythologie gréco-romaine qui expliquent que le corbeau portait initialement
des ailes blanches et qu’il est devenu noir par chatiment, a la suite de I'intervention
d’Apollon qui punit le corbeau pour n’avoir pas surveillé son épouse infidéle Coronis
«la corneille » — meére d’Asclépios —, selon le récit qu'en donne Ovide dans les
Métamorphosess?.

Laissons a Paulin de Nole le dernier mot. Dans une lettre a I’historien Sulpice
Séveére, il distingue ce qu’il appelle le « corbeau de la nuit » et « le corbeau du jour »
et déclare :

De 1a j’en conclus que ce corax n’est pas un corbeau de la nuit, mais un corbeau du jour [...]
Nous ne devons toutefois pas omettre le fait que cet oiseau symbolise dans les Ecritures, tantot
le péché, tantot la grace. Il semble en effet étre porteur de mort lorsqu’il apparait pour le
supplice des impies, parce que, comme il est écrit, Dieu « envoie les maux par les anges
mauvais —Ps 77, 49 [...]. Mais ce méme oiseau est digne de louange lorsqu’il nourrit le
prophéte, le matin de pain, et le soir de viande ; ou bien quand les petits du corbeau invoquent
le nom du Seigneur. Pour sa couleur, elle est tantot évoquée pour traiter des saints, tant6t pour
traiter des impiess8.

Conclusion

L’ambivalence marque la présence du corbeau dans le corpus biblique et dans la
tradition des premiers siécles judéo-chrétiens. Elle repose a la fois sur des
considérations zoologiques et sur des orientations morales. Certes, le regard porté sur
l'oiseau est majoritairement dépréciatif mais cette dévalorisation est a tempérer et,
dans le contexte d’une lecture édifiante, le corbeau se révele un élément propice a la
conversion. S’il reste enfermé dans le judaisme dans la problématique du pur et de
I'impur, le corbeau est percu de maniére plus nuancée dans le christianisme a la
faveur d’'une lecture typologique. Dans les deux principaux épisodes ou il apparait,
Poiseau est associé a une épreuve que Dieu impose a ’homme, a Noé puis a Elie, le
déluge et l'exil. Il en sort ici accusé, la loué. Mais ce dualisme est transcendé par
Yahvé lui-méme. Au final, le déluge terminé, tous les animaux sortiront de I’arche et
la race des corbeaux perdurera.

Cette ambivalence se nourrit de 'opposition symbolique entre le noir et le blanc
comme celle de la lumiere et des ténebres dans le premier récit biblique de la
Création. Michel Pastoureau a bien montré que les deux couleurs peuvent étre elles-
meémes prises « en bonne ou mauvaise part » dans l'histoire culturelles9. Et aucune
des deux n’est une couleur primaire. En méme temps, le corbeau est 'intermédiaire
entre le monde des vivants et celui des morts. Sa perspicacité prépondérante en fait
un symbole d’une certaine tolérance et du refus des apparences trompeuses.

L’imaginaire du corbeau ne se limite a I'’époque paléochrétienne. Loin s’en faut. I
est nommé des 'Epopée de Gilgamesh et se retrouve a I’époque médiévale, chez les

57 OVIDE, Métamorphoses 11, 542-632, Les Belles Lettres, Paris, 1985, p. 55-57. Voir John POLLARD,
Birds in Greek Life and Myth, New York, Thames and Hudson, coll. « Aspects of Greek and Roman
Life », 1977, p. 182.

58 PAULIN DE NOLE, Lettres a Sulpice Sévere 23, 28-29, Janine DESMULLIEZ, Cédric VANHEMS et
Jean-Marc VERCRUYSSE (éd.), Paulin de Nole, Correspondance avec Sulpice Sévére, Paris, Les
éditions du Cerf, coll. « Sagesses chrétiennes », 2016, p. 119.

59 Michel PASTOUREAU, Histoire d’'une couleur : noire, Paris, Seuil, 2008, p. 38.

14



romantiques (on pense au célebre poeme d’Edgar Poe, The Raven) et, aujourd hui, il
est considéré comme le plus intelligent des oiseaux.

Bien au-dela des apparences, on serait tenté de voir dans I'outrenoir, cher a Pierre
Soulages, la couleur, véritable et insoupconnée, du corbeau dans le ciel biblique.

15



Bibliographie

BANON, David, « Le statut de I’animal dans la tradition juive », Le Portique [En
ligne], 23-24 | 2009, document 9, mis en ligne le 28 septembre 2011, consulté le
28 aotit 2017. URL : http://leportique.revues.org/2443.

BORDIN, Guy, « La nuit inuit. Eléments de réflexion », Etudes/Inuit/Studies 26,
2002, p. 45-70.

CHEVALIER, Jean et GHEERBRANT, Alain (dir.), Dictionnaire des symboles, Paris,
Robert Laffont-Jupiter, coll. « Bouquins », 1982.

DANIELOU, Jean, Les origines du christianisme latin. Histoire des doctrines
chrétiennes avant Nicée, Paris, Editions du Cerf, 1978.

DAVID, Madeleine V., « L’épisode des oiseaux dans les récits du déluge », Vetus
Testamentum, 7, 1957, p. 189-190.

DESMULLIEZ, Janine, VANHEMS, Cédric et VERCRUYSSE, Jean-Marc (éd.),
Paulin de Nole, Correspondance avec Sulpice Sévere, Paris, Editions du Cerf,
coll. « Sagesses chrétiennes », 2016.

LAGOUANERE, Jérome, « La figure allégorique de la colombe chez les Peres latins »,
Connaissance des Péres de UEglise, 143, 2017, p. 50-61.

LAUGRAND, Frédérjc, « Le mythe comme instrument de mémoire. Remémoration et
interprétation », Etudes/Inuit/Studies, 23, 1999, p. 91-115

NESTLE, Eberhard, Novum Testamentum Graece et Latine, Londres, United Bible
Societies, 1983.

PASTOUREAU, Michel, Histoire d’une couleur : noire, Paris, Seuil, 2008.

PELAUDEIX, Cécile, « Le grand corbeau, hérault d’'un temps mythique », Pdles
magnétiques, 2010-2011, p. 106-107.

SAX, Boria, Corbeaux, Paris, Delachaux et Niestlé, 2005.

SKA, Jean-Louis, Le Livre scellé et le Livre ouvert. Comment lire la Bible
aujourd’hui ?, Montrouge, Bayard, 2011.

16


http://leportique.revues.org/2443

