I ’Entre-dey;,-

Numeéro 7 (3) | juin 2020

Le Moyen Age et le Siécle d’Or dans la biographie romancée d’aujourd’hui

Urraca I2 de Ledn: reina, mujer y personaje

Hélene THIEULIN-PARDO
Sorbonne Université, CLEA (EA 4083)

Resumen

Se analiza en este estudio la construccion del “personaje-Urraca” desde las cronicas
de los siglos XII y XIII hasta la novela contemporanea. El analisis se centra
principalmente en las novelas Urraca de Lourdes Ortiz (1983) y La reina Urraca de
Angeles de Irisarri (2000), asi como en su dialogo con las crénicas medievales en la
representacion de la primera reina que conocié la peninsula Ibérica, Urraca I2 de
Leo6n y Castilla. La condena de la actuacion politica y de la conducta sexual de la reina
que impera en las cronicas deja paso a la rehabilitacion de la figura real en las obras
contemporaneas. Ambas novelas militan en efecto por el reconocimiento del papel
que desempeiid la reina Urraca en el tablero politico del siglo XII y, més all4, por el
reconocimiento del papel de las mujeres durante la Edad Media. Este proposito, al
ser reparador, es fundamentalmente militante y politico, pues desemboca en ambos
casos en una reflexion sobre la escritura de la historia y en una denuncia de la
historia oficial.

Résumé

Cette étude analyse la construction du « personnage-Urraque » depuis les
chroniques des XII¢ et XIII¢ siecles jusqu'au roman contemporain. L'analyse est
centrée principalement sur les romans Urraca de Lourdes Ortiz (1983) et La reina
Urraca de Angeles de Irisarri (2000), ainsi que sur leur dialogue avec les chroniques
médiévales dans la représentation de la premiere reine que connut la péninsule
Ibérique, Urraque I'e. La condamnation de laction politique et de la conduite
sexuelle de la reine qui domine dans les textes historiographiques médiévaux laisse
place a la réhabilitation d’Urraque dans les deux romans contemporains. Ceux-ci
militent en effet pour la reconnaissance du role joué par la reine sur léchiquier
politique du XII¢ siecle et, au-dela, pour la reconnaissance du réle des femmes au
Moyen Age. Cet objectif réparateur est fondamentalement militant et politique
puisqu’il débouche dans les deux cas sur une réflexion sur Uécriture de Uhistoire et
sur la dénonciation d’une histoire officielle.



Plan
Introduccion
Urraca como personaje: de la infravaloracion del papel politico de la

reina a la exacerbacion de lo ficcional

La vision distorsionada de Urraca en las crénicas del siglo XII
Hacia una diabolizacion de Urraca
El prisma romantico

Contemplar posibles: la recuperacion literaria de Urraca en la novela
contemporanea

Un patrén cronistico
Una reivindicaciéon de género
Estrategias discursivas para una recuperacion politica

De lo que conviene contar: reflexion metahistorica y metaliteraria
Conclusion

Bibliografia



Introducciont

Como sabido es, la novela historica contemporanea aprecia particularmente a las
heroinas femeninas. Los recientes estudios sobre el auge que conoci6 la “historia
novelada” o la “biografia novelada”, en la segunda mitad del siglo XX y a principios
de este siglo XXI lo apuntan de manera casi unanime. Entre los héroes distinguidos
por “estas obras de ficcion en la que los personajes, sean inventados o histéricos, se
desenvuelven con verosimilitud en un ambiente con un fondo histérico de cierta
garantia”2, sobresalen en efecto varios personajes femeninos y, entre ellos, las
mujeres de poder, por ser estas objeto de fascinaciéon colectiva y estar dotadas de
amplias potencialidades narrativas3. Muchas obras estan dedicadas a reinas e
infantas como, por ejemplo, aquellas que ponen en escena a la reina Toda de Navarra
y su viaje de Pamplona a Coérdoba en el afio mil, en busca de un médico capaz de
sanar la desbordante obesidad de su nieto Sancho el Craso4, a la emprendedora y
poderosa condesa dofia Sancha, hija de Ramiro I de Aragéns, a la infanta Urraca,
sefiora de Zamora®, a la “tres veces reina” Maria de Molina, a Isabel la Catdlica, por
supuesto?, protagonista de varias obras; o a otras mujeres de relieve historico menos
sonado, pero representativas de la época o de los acontecimientos que les toco vivir, y
cuya trayectoria permite la recreacion de un trasfondo medieval: tal es el caso de la
poetisa Wallada, hija de Muhammad IIT al-Mustakfi8, de Jimena, la esposa del Cid9,

1 Se ofrece aqui la version escrita de una conferencia impartida el 20 de setiembre de 2019 en
Albarracin, con motivo del XXII Curso de Historia medieval organizado por la Fundacién “Santa Maria
de Albarracin”, cuya temaética era “Relatos de ayer y de hoy sobre las mujeres de la Edad Media”
(dir. José Luis Corral Lafuente). Se concibe esta entrega como una prolongaciéon del estudio “Des
spécificités de la biographie romancée au féminin : Urraca (1982) de Lourdes Ortiz et Maria de
Molina (2004) de Almudena de Arteaga”, escrito con Patricia Rochwert-Zuili y publicado en este
mismo nimero de la revista L’Entre-deux (cf. Patricia ROCHWERT-ZUILI y Hélene THIEULIN-
PARDO, “Des spécificités de la biographie romancée au féminin : Urraca (1982) de Lourdes Ortiz et
Maria de Molina (2004) de Almudena de Arteaga”, L’Entre-deux, 7 (3) | juin 2020 |
URL: https://www.lentre-deux.com/?b=120).

2 Son palabras de Nicasio Salvador Miguel citadas por Antonio GOMEZ RUFO, “La novela histérica
como pretexto y como compromiso” in Antonio JURADO MORALES (coord.), Reflexiones sobre la
novela histérica, Cadiz, Universidad de Cadiz, 2006, p. 51-65, p 55.

3 “Ibamos a contestar a la pregunta [...] de por qué esa fascinacién por determinados personajes
extraidos de la historia o la leyenda o el mito para ser reinventados, manipulados o construidos. Es su
posicién en la piramide social lo que les convierte en fascinantes [...]; sirven de algin modo como
enzimas en estado puro para analizar las pasiones mas vivas del ser humano. Ellos, que todo lo
pueden, son como cultivos donde de algiin modo se refugian nuestros temores y nuestras fantasias
més delirantes” (Lourdes ORTIZ, “La pereza del critico: historia-ficcién”, in José JURADO
MORALES (coord.), Reflexiones sobre la novela histérica, op. cit., p. 17-29, p. 22-23).

4 Angeles de IRISARRI, Dofia Toda, reina de Navarra, Pamplona, Mintzoa, 1991 (reeditada como EI
viaje de la reina, Barcelona, Ediciones Salamandra, 1997).

5 David DUMALL PUERTOLAS, La condesa Dofia Sancha. La dama de piedra, Cuarte de Huerva,
Delsan, 2010.

6 Amalia GOMEZ, Urraca, sefiora de Zamora, Cérdoba, Editorial Almuzara, 2007.

7 César VIDAL, Yo, Isabel la Catdlica, Barcelona, Belacqua, 2002; Aroni YANKO, Isabell Catdlica.
Confesién de una reina, Barcelona, Belacqua, 2005.

8 Matilde CABELLO, Wallada, La tultima luna, Cbérdoba, Ahora, 2000. La poetisa es también
protagonista de otra obra, escrita por Magdalena LASADA, Wallada, la Omeya, Madrid, Martinez
Roca, 2003.

9 Magdalena LASALA, Dofia Jimena, Madrid, Temas de Hoy, 2006.



https://www.lentre-deux.com/?b=120

de Leonor Lopez de Cordoba, hija del Maestre de Calatrava©, o de Luisa Medrano,
docta puella del entorno de Isabel la Catolicat:.

Se tratara aqui de una de esas mujeres de poder que tanto fascin6é a los
historiadores medievales y actuales e inspir6 a varias novelistas contemporaneas: la
reina Urraca I2, hija del emperador Alfonso VI y de Constanza de Borgona, legitima
heredera del trono en 1109 a la muerte de su padre en ausencia de heredero varéon —
pues el infante Sancho habia fallecido durante la batalla de Uclés contra los
almoravides en 1108— y reina de Leon y Castilla hasta su propia desaparicon en 1126.
De la relevancia historica de Urraca, no hay duda alguna, aunque la autoridad de la
reina fuese infravalorada y rebatida por sus contemporaneos. Hija y madre del
emperador de las Espanas, Urraca fue un personaje clave del siglo XII: era la primera
vez en la historia de un reino cristiano que una mujer era “heredera, soberana y
propietaria de vastos territorios” y que “[ejercia] por si y en su nombre acciones de
gobierno sin restricciones™2. Los investigadores convergen hoy en apuntar que la
reina dio muestras de tener dotes estratégicas y politicas para gobernar y negociar,
asi como capacidades militares. Cuando llego6 al trono de Lebn y Castilla, gozaba de
hecho de una importante experiencia en el gobierno, adquirida como condesa en
tierras gallegas junto a su primer esposo, Raimundo de Borgoia, y luego sola, cuando
este falleci6. Mientras rein6 en los territorios que hered6 de su padre, logr6 mantener
su auctoritas y antes de morir transmitié el trono a su hijo, el futuro emperador
Alfonso VII. Las dificiles circuntancias politicas que le toc6é vivir y las incesantes
luchas que protagonizé dieron paso, sin embargo, a un retrato de Urraca poco
halagador, por no decir negativo, que se transmiti6 a los siglos siguientes. La
trayectoria vital personal de la reina, turbulenta e insélita como se sabe, contribuyd
también a la mala fama de una mujer considerada como ambiciosa e indomable,
incapaz de gobernar a causa de sus caprichos y pasiones?3.

En efecto, casada en primeras nupcias con el conde Raimundo de Borgoiia, del que
tuvo un hijo y una hija, Urraca se despos6 a la muerte de su primer marido —tanto
por someterse a la voluntad de su padre Alfonso VI como por estrategia politica— con
el rey de Aragéon Alfonso I el Batallador. Esta unidén, reconocida como consanguinea
por ser ambos esposos bisnietos de Sancho III el Mayor, fue tan desgraciada en su
vertiente privada como criticada en su vertiente publica: los conyuges no concibieron
descendencia, las desavenencias entre ellos eran frecuentes y las humillaciones que
Alfonso infligia a Urraca eran notorias; el matrimonio aun6 también el descontento
de gran parte de la nobleza gallega y de la poblaciéon del reino. Tras la muerte del
presunto heredero del trono, Sancho, y del propio rey Alfonso VI, Urraca fue
reconocida reina de Leon y de Castilla. Su reinado fue sumamente conflictivo, pues
tuvo que luchar contra la nobleza gallega y parte del clero —entre ella estaba el
versatil arzobispo de Santiago de Compostela, Diego Gelmirez—, contra las
ambiciones politicas de su hermana Teresa y de su cuniado Enrique, ansiosos de ser

10 Vicenta MARQUEZ DE LA PLAZA, La Valida, Sevilla, Algaida Editores S. A., 2012.

1 Maria LOPEZ VILLARQUIDE, La catedrdtica, Madrid, Espasa, 2018.

12 Son palabras de Angel GORDO MOLINA y Diego MELO CARRASCO en La reina Urraca I (1109-
1126). La practica del concepto de imperium legionense en la primera mitad del siglo II, Gijon,
Ediciones Trea, 2018, p. 17-18.

13 Véanse, entre otras referencias: Bernard F. REILLY, The kingdom of Ledén-Castilla under queen
Urraca (1109-1126), Princeton, Princeton University Press, 1982; Madel Carmen PALLARES y
Ermelindo PORTELA, La reina Urraca, Donostia-San Sebastidn, Nerea, 2006; M2 Jesis FUENTE,
Reinas medievales en los reinos hispanicos, Madrid, La Esfera de los libros, 2003, p. 153-175; e id.,
“¢Reina la reina? Mujeres en la cispide del poder en los reinos hispanicos de la Edad Media (siglos VI-
XIII)”, Espacio, Tiempo y Forma, Serie 111, H. Medieval, t. 16, 2003, p. 53-71.



reconocidos reyes de Galicia, contra Alfonso I de Aragon que con sus actuaciones
asolaba el reino, y contra su propio hijo, legitimo heredero de la corona. Tuvo que
reprimir las violentas revueltas de los burgueses de Santiago de Compostela y de
Sahagtn cuando estas se produjeron, y luch6é incansablemente por mantenerse en el
poder.

La an6nima Historia Compostelana'4, contemporanea de su reinado, se mostro
muy severa, e incluso hostil, para con la reina, acusandola de ser una mujer sin
escrupulos y aminorando su oficio regio. Aunque no retratasen a la reina de manera
tan negativa, los autores de la Primera cronica anéonima de Sahagan!5 consideraron
inconcebible que Urraca gobernara sola, por ser mujer. En cuanto al Chronicon
Compostellanum, criticé sobriamente su ejercicio del poder, calificAindolo de “tiranice
et muliebriter”6. Criticada por su gobernanza por su oponentes, Urraca fue también
condenada por su vida personal y su conducta sexual. Bajo la pluma de los miembros
del clero que redactaron estos textos, Urraca fue retratada con topicos misdginos: fue
considerada como una mujer débil, adultera, falsa y engafiosa, inconstante como lo
son todas las mujeres. Las primeras cronicas del siglo XII abrieron asi la via a una
verdadera “leyenda” acerca de Urraca que fue instrumentalizada en las cronicas del
siglo XIII en funcién de diversos cometidos ideolbgicos, como la promocion de otras
figuras regias femeninas. Fue también retomada en los siglos siguientes en relatos de
cariz romantico, convirtiéndose asi en personaje de ficcion. De ahi que en la época
contemporanea, en los ultimos afos del siglo XX y los primeros del XXI, tres
escritoras'” hayan escogido a esta mujer fuera de lo comtin como protagonista de sus
obras.

Cierto es que la relativa escasez de documentacion correspondiente al reinado de
Urraca favorecid la creacion literaria y la invencién. A falta de datos disponibles —
comenta José Luis Corral en uno de sus trabajos— los autores de biografias pueden

14 Véase Historia Compostellana, Emma FALQUE REY (ed.) Turnhout, Brepols, Corpus
Christianorum, continuatio mediaevalis, LXX, 1998; id. (ed. y trad.), Historia Compostelana, Madrid,
Akal, 1994. Se citarda aqui el texto en la traducciéon al espafiol (a partir de ahora: Historia
Compostelana).

15 Se dejara aqui de lado el debate sobre la fecha de composicion de esta obra; véase el monografico
editado por Charles GARCIA y Carlos Manuel REGLERO DE LA FUENTE (dirs.), Escritura y
reescritura de una crénica mondstica hispanica: la Primera Cronica anénima de Sahagun, e-Spania
[En linea], 19 | octubre 2014, URL: https://journals.openedition.org/e-spania/23810; véase también
Ch. GARCIA, “La peur au monastére: I'angoisse et la compassion comme instruments de la domination
sociale dans la Castille médiévale (XIIe-XVesiecle)”, e-Spania [En linea], 27 | junio 2017, URL:
http://journals.openedition.org/e-spania/26574; DOI: https://doi.org/10.4000/e-spania.26574.

16 Véase la edicion del texto realizada por E. FALQUE REY, “Chronicon Compostellanum”, Habis, 14,
1983, p. 73-83, p. 82 (a partir de ahora: Chronicon Compostellanum).

17 En 1996, la critica M2 del Carmen Bobes Naves sefialaba que pocas mujeres eran autoras de novela
historica [Ma del Carmen BOBES NAVES, “Novela historica femenina”, in José ROMERA CASTILLO,
Francisco GUTIERREZ CARBAJO y Mario GARCIA-PAGE (eds.), La novela histérica a finales del
siglo XX, Madrid, Visor Libros, 1996, p.39-54, p. 43], una situacién que parece haber cambiado
durante los tltimos decenios. Escribe Antonio Huertas Morales, en su libro dedicado a la novela
espafiola reciente de tema medieval: “Destaca en primer lugar el elevado namero de mujeres que se
han decantado por la narrativa histérica, muchas de ellas sin duda atraidas por la posibilidad de
indagar en las grandes personalidades femeninas del pasado y de dotar de voz a las protagonistas
silenciadas de la historia. Se pone fin de este modo a la escasa atencion prestada, durante los afios 70 y
80, a la novela histérica por parte de las escritoras espafiolas, abrumador frente a las autoras de otros
paises, si bien esta masiva participacién no estard exenta tampoco de implicaciones comerciales”
(Antonio HUERTAS MORALES, La Edad Media contempordnea. Estudio de la novela espaiiola de
tématica medieval, Vigo, Academia del Hispanismo, 2014, p. 70). En la actualidad, las autoras Matilde
Asensi y Julia Navarro son las escritoras mas leidas en Espana (ibid., p. 73).


https://journals.openedition.org/e-spania/23810
http://journals.openedition.org/e-spania/26574

atribuir a los personajes “valores, virtudes, vicios y errores que pretenden resaltar” y
pueden cargar sus obras “de intencién moral y ejemplarizante”, y hasta “utilizar la
vida de un personaje para transmitir un mensaje conservador y alineante”8. En el
caso de Urraca, hay mas: las tres novelistas contemporaneas que dedicaron una
biografia a la primera reina de la Peninsula pretendieron sacar la figura de la reina
del olvido e incluso rehabilitar su memoria. Lejos de conformarse con la recreacion
de un ambiente medieval en el que se desenvolvia su protagonista o proponer una
obra de puro entretenimiento, el proyecto literario de las tres novelistas se cifr6 en un
auténtico rescate de la personalidad y del gobierno de la reina de Le6n y Castilla.
Quizas pretendiera también, a través de este ejemplo, valorar el papel de las mujeres
en la Edad Media®9. Lourdes Ortiz, quien escribié en 1982 su novela Urraca2°, fue la
primera en abordar el personaje de la reina mal conocido del gran publico y dotarlo
de dignidad, al conciliar el modelo femenino de la mujer medieval y el poder
politico2!. En el afio 2000, la popular novelista Angeles de Irisarri publicé La reina
Urraca, una novela histérica con la que busc6d (como reza la contraportada de la
edicion de la editorial “Temas de hoy”) “reivindicar la memoria y la honra de la
soberana de Galicia, Asturias, Leon, Castilla y Toledo”22. En 2013, Felicidad Sanchez-
Pacheco public6 una “biografia novelada” titulada Urraca reina (La Castellana), que
—segun el texto de la contraportada— rescata la memoria de una figura histoérica
reducida durante siglos al desdén, a la condena o a la descalificaciéon de su persona y
del papel que debié asumir en circunstancias casi siempre adversas para ella”23. Al
contrario de lo perseguido habitualmente por los autores de novelas histéricas24,
estas tres novelistas se plantearon por lo tanto hacer justicia a la reina y proponer un
retrato méas halagador y mas exacto que el que hered¢ el siglo XX: se trata pues de un
proyecto que oscila entre diversion y didactismo2s.

18 Cf. José Luis CORRAL, “Olvido y reivindicacion en historia medieval: la biografia”, Revista de
historia, 5, 2002, p. 19-37, p. 29 y 36. Ver también el comentario de Antonio Huertas Morales en La
Edad Media contemporanea, op. cit., p. 212: “El héroe medieval, asi como los valores del que es
portador, puede ser enaltecido o cuestionado, en un sinfin de matices [...]”.

19 Cf. Biruté CIPLIJAUSKAITE, La novela femenina contempordanea (1970-1985). Hacia una tipologia
de la narracion en primera persona, Barcelona, Anthropos, 1988, comenta lo siguiente: “[...] el deseo
de mostrar que la mujer tenia su lugar en la sociedad también antes, aunque pasara desaparecida, y
que ya entonces lograba vivir su propia vida”, p. 123-124; y también: “el deseo de mostrar que en todas
las épocas ha habido mujeres prominentes”, p. 1277. En este aspecto insiste también M2 Teresa Navarro
Salazar al reflexionar sobre las principales causas que motiva el “narrar historias de mujeres”: “[...] al
rendirse el viejo siglo, las mujeres, habiendo adquirido conciencia de su individualidad, emprenden
nuevas relecturas de la historia. Se remontan a épocas en las que la mujer vivia silenciada, para
concederle una autonomia capaz de rescatarla de la continuada marginacién [...], [proponen] otro
conocimiento que no distorsione a las mujeres, las reduzcan a estereotipos o las rinda invisibles”
[MaTeresa NAVARRO SALAZAR, “Mujer e identidad en la narrativa histérica femenina”, in
J.JURADO MORALES (coord.), Reflexiones sobre la novela histérica, op. cit., p.191-218, p. 194].
Véanse tambien los comentarios de A. HUERTAS MORALES, La Edad Media contempordnea,
op. cit., p. 91-92'y 96.

20 Lourdes ORTIZ, Urraca, Barcelona, Salvat, 1994 (12 ed. 1991); a partir de ahora: Urraca.

21 Véase lo que comenta Soledad ARREDONDO, “Chambres de dames y mujeres medievales: Jimena,
Urraca, Agnes Sorel, Juana”, Mil Seiscientos Dieciséis, Anuario 2006, vol. XII, p. 247-260, p. 252.

22 Angeles de IRISARRI, La reina Urraca, Madrid, Ediciones Temas de hoy, 2000 [a partir de ahora:
La reina Urraca].

23 Felicidad SANCHEZ-PACHECO, Urraca reina (La Castellana), Cuenca, Alderaban, 2013.

24 “Las biografias noveladas [...] representan la reversién completa de lo buscado en la historia: en vez
de arqueologia, la historia; en vez de ambientes, las vidas, y el ambiente esta presentado s6lo en lo que
la comprension de las vidas lo exige”, Amado ALONSO, Ensayo sobre la novela histérica. El
modernismo en “La gloria de don Ramiro”, Madrid, Gredos, 1984, p. 73.

25 Existen otras novelas que ponen en escena a la reina Urraca I2, como por ejemplo Batallador de José
Luis CORRAL y Alejandro CORRAL (Zaragoza, Editorial Doce Robles, 2018) o Las llaves de la muerte



El propésito de este estudio no es ofrecer una valoracion de esa “marana de
alianzas, traiciones, luchas e intrigas™® que fue el reinado de Urraca ni de su
gobernanza, y menos aan de su personalidad. El anilisis se centra en los
procedimientos literarios e ideologicos que sostienen la invencion del “personaje
Urraca” en las novelas mencionadas. Varios investigadores han dedicado ya trabajos
a la representacion de Urraca en las cronicas medievales —Maria del Carmen Pallares
y Ermenegildo Portela Silva, Angel Gordo Molina, Rosario Ferreira, Charles Garcia
por ejemplo27—; otros se han dedicado a la figura de Urraca en la literatura espafiola
del siglo XIX —como Angel Fernandez Gonzalez28—; y la novela pionera de Lourdes

de Francisco José ZORNOZA (Autopublicacién, 2012). La segunda novela mencionada no presenta
interés para este estudio: si bien el autor recurre a varios elementos histéricos, entre ellos los
acontecimientos ocurridos en Castellar o Uncastillo, enfoca el relato en temas como el erotismo y la
alquimia maltratando la realidad histérica y el amplio espacio que el autor les dedica conduce a
descartar esta novela para el presente trabajo. De hecho, una nota del autor final precisa que el reinado
de Urraca en la obra es un “mero escenario de una historia fantastica”. La reciente novela Batallador
de José Luis Corral y Alejandro Corral, en cambio, es interesante por el tratamiento que ofrece del
personaje de Urraca. El retrato de la reina se cife al que trasmitieron los textos medievales, y los
autores precisan en una nota contenida en los Anexos lo siguiente: “En este relato coexisten muchos
personajes historicos con tan sblo dos de ficcién. Los primeros han sido tratados segtn el criterio que
hemos extraido tras leer las cronicas, diplomas y otros documentos de la época, muchos de ellos
contradictorios” (ibid., p. 457). Subrayan sobre todo, el fuerte caracter de Urraca y su determinacion,
pero recogen la fragilidad de su sexo que apuntan las créonicas medievales; insisten en la oposicién de
la reina a su marido en el terreno politico asi como en las desavenencias y ataques entre los conyuges
en el &mbito privado. Recalcan, por ejemplo, la orientacion sexual del rey de Aragon, la violencia fisica
de Alfonso hacia su esposa, y las consecuencias de la falta de descendencia de la pareja. También
aparecen mencionadas en la novela las relaciones extraconyugales de Urraca, los pactos y alianzas de
la reina con el obispo Gelmirez y el futuro Alfonso VII. Ahora bien, la novela tiene como protagonista a
Alfonso I de Aragon y enfoca el relato a partir de este personaje; por esta razon, esta obra no entra en
el corpus aqui contemplado.

26 M2 J. FUENTE, Reinas medievales ..., p. 165.

27 M.C. PALLARES MENDEZ y E. PORTELA SILVA, “La Reina Urraca y el Obispo Gelmirez. Nabot
contra Jezabel”, in Luis Adao DA FONSECA, Luis Carlos AMARAL, Mz=Fernanda Ferreira
SANTOS (coords.), Os reinos ibérios na Idade Média: libro de homenagem ao profesor doutor
Humberto Carlos Baquero Moreno, vol. 2., Oporto, Livraria Civilizacdo Editora, 2003, p. 957-962;
A. G. GORDO MOLINA, “Conflicto de mujer, de reina y de mito histérico. Urraca I de Ledn en primera
y tercera persona”, Estudios de Historia de Esparia, 2015, vol. 17, issue 1, p. 1-20; Maria do Rosario
FERREIRA, “La meére d’Adam: Femmes et pouvoir dans l’historiographie hispanique médiévale”, in
Sylvia LURAGHI (ed.), Il Mondo alla Rovescia: Il potere delle donne visto dagli uomini, Milano,
Franco Angeli, 20009, p- 53-63. URL:
http://seminariomedieval.com/guarecer/smo809/La%20M%E8re%20d%27Adam; id., “Urraca e
Teresa: O Paradigma Perdido”, in Esther CORRAL (ed.), In marsupiis peregrinorum. Circulacién de
textos e imaxes arredor do Camino de Santiago na Idade Media, Florencia Galluzzo, 2010, p. 201-214
(version actualizada en linea, URL:
http://seminariomedieval.com/guarecer/UrracaeTeresaMarsupioGuarecer%5B1%5D.pdf; id., “Urraca
of Ledn-Castile and Teresa of Portugal: the Iberian paradigm of feminine power revisited by thirteenth
and fourteenth century historiography”, in M. R. FERREIRA, Ana Sofia LARANJINHA y José Carlos
Ribeiro MIRANDA (coords.), Seminario Medieval 2009-2011, Porto, Estratégias Criativas, 2011 (URL:
http://www.seminariomedieval.com/guarecer/smo0911/9%20Ferreira,%20Urracas%20(pp.%20229-
253).pdf), p. 229-253; Ch. GARCIA, “Le pouvoir d’'une reine”, e-Spania [En linea], 1 | junio 2006,
URL: http://journals.openedition.org/e-spania/319; DOI: 10.4000/e-spania.319; id., “La ligne brisée,
ou I'image de la malédiction du pouvoir royal 4 Leén au Moyen Age”, e-Spania [En linea], 3 | junio
2007, URL: http://journals.openedition.org/e-spania/375; DOI: 10.4000/e-spania.375.

28 Angel Raimundo FERNANDEZ GONZALEZ, “Dofia Urraca de Castilla en la literatura espafola de
los siglos XIX y XX”, in Ignacio ARRELLANO y Carlos MATA INDURAIN (coords.), Congreso
internacional sobre la novela histérica (Homenaje a Navarro Villoslada), Principe de Viana, LVII,

1996, p. 131-139.


http://seminariomedieval.com/guarecer/sm0809/La%20M%E8re%20d%27Adam
http://seminariomedieval.com/guarecer/Urraca_e_Teresa_Marsupio_Guarecer%5B1%5D.pdf
http://www.seminariomedieval.com/guarecer/sm0911/9%20Ferreira,%20Urracas%20(pp.%20229-253).pdf
http://www.seminariomedieval.com/guarecer/sm0911/9%20Ferreira,%20Urracas%20(pp.%20229-253).pdf
http://journals.openedition.org/e-spania/319
http://journals.openedition.org/e-spania/375

Ortiz también ha suscitado muchos estudios29. Se desea mostrar a continuacién como
las novelas contemporaneas dialogan con las fuentes medievales para proponer una
nueva imagen de Urraca3®; como las autoras de hoy hacen de la reina medieval y de
las mujeres que gravitan en su entorno los portavoces de un mensaje politico.

Para abordar este recorrido que lleva del menosprecio a la recuperacion es
necesario volver en un primer tiempo a las crénicas medievales, antes de analizar las
modalidades adoptadas por las novelistas contemporaneas en su reflexion sobre el
conocimiento del pasado y la escritura de la historia.

Cabe precisar que este estudio se centrara en dos de las tres novelas mencionadas.
Urraca de Lourdes Ortiz y La reina Urraca de Angeles de Irisarri comparten en
efecto en su estructura una misma modalidad narrativa: la del género cronistico,
reivindicado en ambos casos a modo de denuncia de la historia oficial3!. La Urraca de
Lourdes Ortiz emprende la escritura de su propia cronica durante su encarcelamiento
en el monasterio de Valcavado de los Monjes, mientras que, en la novela de Angeles
de Irisarri, la vida de la reina es contada por la infanta Sancha, que acompana a su
madre y hace valer su testimonio personal. Esta modalidad autobiografica o
biografica, utilizada para afianzar el sentido de la verdad, autoriza pues el juego con

29 Angela ENA BORDONADA, “Historia, cultura y actualidad testimonial en la obra de Lourdes Ortiz”,
in Julio ESCRIBANO HERNANDEZ, Jerénimo HERRERA NAVARRO, Javier HUERTA CALVO,
Emilio PERAL VEGA y Héctor URZAIZ TORTAJADA (eds.), Paso honroso. Homenaje al profesor
Amancio Labandeira, Madrid, Fundacién universitaria espafola, 2010, p. 417-434; Pilar NIEVA DE
LA PAZ, “La reinterpretacion transgresora de la Historia: Urraca, de Lourdes Ortiz”, in Narradoras
espaiiolas en la transicion politica, Madrid, Ed. Fundamentos, 2004, p. 398-409; Angeles ENCINAR,
“Urraca: Una recreaciéon actual de la historia”, Letras Femeninas, vol. 20 (1/2), (PRIMAVERA-
OTONO 1994), p. 87-99; Christine HENSENLER, “The art of seduction: Urraca by Lourdes Ortiz”, in
Christine HENSENLER, Contemporary spanish women’s narrative and the publishing industry,
Chicago, University of Illinois Press, 2003, p. 42-57; Anjouli JANZON, “Urraca: un ejemplo de
metaficcion histériografica”, in José ROMERA CASTILLO, Francisco GUTIERREZ CARBAJO y Mario
GARCIA-PAGE (eds.), La novela histérica a finales del siglo XX, Madrid, Visor Libros, 1996, p. 265-
273; Mercedes JULIA, “Valores femeninos en el canon histérico: Urraca de Lourdes Ortiz”, in Las
ruinas del pasado. Aproximaciones a la novela histérica posmoderna, Madrid, Ediciones de la Torre,
2006, p.103-125; Carmen Maria LOPEZ LOPEZ, “Mucho mé&s que una crénica: intimismo y
subjetividad femenina en ‘Urraca’ de Lourdes Ortiz”, Gibralfaro.uma.es, 96, avril-junio 2016, URL:
http://www.gibralfaro.uma.es/criticalit/pag2o03.htm; Josemi LORENZO ARRIBAS, “Discurso
literario versus relato historiografico: Urraca de Lourdes Ortiz”, Arenal. Revista de historia de las
mujeres, 11 (1), enero-junio 2004, p. 5-28; Safiya MAOUELAININ, “El poder del discurso y discursos
del poder en Urraca de Lourdes Ortiz”, Hispania, vol. 99, issue 3, sep. 2016, p. 483-491; Salustiano
MARTIN, “La enunciacién autobiogrifica en Urraca (voz narrativa y seudo-narratario)”, Espaiia
contemporanea, XIII (2), 2000, p. 23-38; Nina L. MOLINARO, “Resistance, gender and the mediation
of History in Pizarnik’s La condesa sangrienta and Ortiz’s Urraca”, Letras femeninas, XIX (1-2),
1993, P. 45-54; Antonio SANCHEZ, “Re-discovering History in Lourdes Ortiz’s Urraca”, Bulletin of
hispanic studies, 84, 2007, p. 179-195; Lynn TALBOT, “Lourdes Ortiz’s Urraca: A re-vision/Revision
of History”, Romance Quarterly, 38, 1991, p. 437-448; Antonio URIBE-SANCHEZ, “Una crbnica
medieval moderna: Urraca de Lourdes Ortiz”, Analecta Malacitana, XVIII (2), 1995, p. 319-344;
Carmen VILLEGAS, “Cuerpo, palabra y autodescubrimiento en Urraca, de Lourdes Ortiz”, Bulletin of
Hispanic Studies, volume 74, issue 3, 1997, p. 307-315.

30 La propia Lourdes Ortiz escribe: “La verdad del texto es siempre distinta de la verdad (si es que
existe alguna verdad) de la vida vivida. Es siempre construccion, que encierra la verosimilitud y la
coherencia que es s6lo coherencia y estructura del texto” (L. ORTIZ, “La pereza del critico: historia-
ficcion”, art. cit., p. 22).

31 Fernando Gbémez Redondo diferencia las novelas histéricas construidas sobre géneros de
procedencia medieval de las obras en la que la reconstruccion histérica se realiza a través de un género
moderno (como por ejemplo la novela policiaca o de misterio); véase Fernando GOMEZ REDONDO,
“La narrativa de teméatica medieval: tipologia de modelos textuales”, in J.JURADO
MORALES (coord.), Reflexiones sobre la novela histérica, op. cit., p. 319-350.


http://www.gibralfaro.uma.es/criticalit/pag_2003.htm

las fuentes medievales contemporaneas del reinado de Urraca. La novela escrita por
Felicidad Sanchez-Pacheco ofrece por su parte una nueva version intimista de la
existencia de Urraca, escrita en tercera persona. Estd basada en una recreacion
ambiental que permite revivir las escenas del pasado y en la multiplicaciéon de los
dialogos entre los protagonistas de los acontecimientos. Su trama, cronologica y
fuertemente documentada —la autora propone de hecho una cronologia y una
bibliografia finales—, persigue pues un objetivo algo distinto.

Urraca como personaje: de la infravaloracion del papel
politico de la reina a la exacerbacion de lo ficcional

La vision distorsionada de Urraca en las cronicas del
siglo XII

Las cronicas del siglo XII ofrecen de la reina Urraca y de su reinado una imagen
distorsionada, producto de un discurso clerical y miségino. Bajo la pluma de los
autores de la Historia compostelana, el gobierno de la reina se presenta como
sinbnimo de desastre y devastacion. La reina es retratada como inexperta,
inconstante y mala madre32. Aunque no pongan en tela de juicio la legitimidad de
Urraca en el tronos3s, los autores reducen la reina a su condicién femenina y ven en
ella el origen de los disturbios del reino34. La denuncia va dirigida a las mujeres en

32 “Pero después la madre del propio rey nifio, la hija del citado rey, como le hubieran hecho coronar,
obtuvo violentamente otros juramentos contrarios a los anteriores y, olvidada de la piedad de una
madre, dirigié sus empefios y sus esfuerzos a destruir a su hijo. Sin duda cualquiera que tenga uso de
razén puede advertir facilmente qué infiel y contrario en todo a la cordura es esto. Pues ni el nifio
debi6 ser privado tan irracionalmente del privilegio otorgado por su abuelo ni la madre se debi6 guiar
con tanta maldad contra su hijo [...]” (Historia compostelana, ed. cit., p. 353).

33 La Historia compostelana registra un discurso de Urraca en que la reina declara al conde Fernando
que tiene la potestas sobre el reino: “Pues es conocido por ti y por todos los que habitan el reino de
Espana, que mi padre, el emperador Alfonso, al acercarse la hora de su muerte, me entregb en Toledo
todo su reino y a mi hijo Alfonso, su nieto, Galicia, si yo me casaba, y después de mi muerte le leg6 por
derecho hereditario el poder sobre todo el reino. Asi a casi todos los consules y otros que en Espafia
tienen poder [...] les ordend que se presentaran ante él y benignamente los someti6 a mi poder, para
que me sirvieran” (ibid., p. 170). El Chronicon Compostellanum, reza por su parte: “Illo autem
mortuo, filia eius Urracha legitima ab eo genita totum regnum Ispanie obtinuit, quia ipse masculam
prolem, que sibi in regnum succederet, non habebat” (Chronicon Compostellanum, p. 82).

34 El capitulo LIII del libro II, dedicado al relato del encarcelamiento del obispo Gelmirez en 1121,
propone una larga descripcion del declive del reino, del que Urraca es considerada como responsable;
véanse algunos ejemplos relativos a los robos, destrucciones y actos sacrilegos: “Pues habia despojado
ya a las iglesias de todo su reino de oro, de plata, y de las restantes cosas de valor; habia destruido
ciudades, fortalezas, castillos, villas [...]; habia huido de la paz, la justicia, y de cuanto las acompafia.
Como su insaciable voracidad hubiera destruido el reino ibero, quedaba la iglesia de Santiago y sus
sefiorios, que ardia en deseos de saquear la citada Jezabel; por ello los tratados de paz entre ella y el
pastor de esa iglesia con frecuencia se rompian. Pues la reina aspiraba asiduamente a la rapifia y a la
destruccion y el arzobispo, como diligente pastor, trabajaba varonilmente por apartar de su rebafio los
lobos y alejar del cuerpo de su iglesia los dientes de las bestias” (Historia compostelana, ed. cit.,
p. 397); “Al regresar de Portugal la reina, despreciando tantos pactos y tantos juramentos, y no
temiendo a Dios ni a los hombres, con muy nefanda traicion prendi6 al arzobispo y lo encerr6 en sus
fortalezas. Después de esto, tras lograr sus deseos, se dispuso a emprender la rapifia y la destrucciéon
de los candnigos y de los ciudadanos, incluso de todo el sefiorio de Santiago. [...] Mancha su 4nimo con
el sacrilegio de la malvadisima voluntad de despojar a Dios y los hombres. [...] A los perjurios afiadio
crimenes, a los sacrilegios acumul6 sacrilegios” (p. 398); “Pero maldita la tierra donde reina un nifio y
una mujer detenta el poder; un reino no ha de ser gobernado con stplicas o halagos, sino con leyes y



general, a sus comportamientos falsos y viciosos3s. La obra dedica ademas muchas
paginas a las intrigas de la corte, a las maniobras y las ansias de poder de la reina,
haciéndolas contrastar con la incansable voluntad del obispo Gelmirez de obrar por la
defensa de Galicia y del futuro heredero, Alfonso Raimundez. En los capitulos
redactados por el monje Giraldo3¢, que describen los encuentros y desencuentros de
Urraca con Gelmirez, el texto insiste en la falta de lealtad y de dotes para reinar de
Urraca, apoyandose en comparaciones biblicas con malas mujeres y reinas3’. La
propia reina reconoce esta falta de dotes38, y la critica se exacerba cuando se
intensifica la discordia entre Urraca, considerada como enemiga de la paz y de la
justicias9, y el obispo. La critica es tan aguda, que el texto recoge una terrible escena —
bien conocida— de lapidacion de la reina en Santiago de Compostela4°.

Ahora bien, Urraca es presentada también como la victima de las circunstancias:
los autores de la Historia compostelana denuncian el matrimonio de la reina con
Alfonso I el Batallador, cualificado de incestuoso4!, y enumeran las devastaciones
perpetradas en el territorio por el rey de Aragén42. El texto registra incluso un largo

con autoridad. [...] Pero cuantos y cuéles halagos, cuantas y cuiles promesas hizo la reina al obispo,
ninguno puede explicarlo si no quien conozca las artimanas de las mujeres” (p. 254).

35 “Pues el arzobispo temiendo y sospechando que el talante propio de las mujeres volviera a las armas
acostumbradas, es decir, al fraude, habia renovado una y otra vez los pactos de paz entre la reina y él
[...]. ¢A qué no se atreve la locura de la mujer? ¢Qué no intenta la astucia de la serpiente? éQué no
ataca la natural vibora? El ejemplo de Eva, nuestra primera madre, indica claramente a qué se atreven,
qué intentan, qué atacan los inventos de la mujer. La muy audaz mente de la mujer se precipita contra
lo prohibido, viola lo méas sagrado, confunde lo licito y lo ilicito” (Historia compostelana, p. 360).

36 Ver al respecto la introducciéon de E. Falque Rey a la edicion del texto, asi como “Los autores de la
‘Historia compostelana’, Habis, 15, 1984, p. 157-171, de la misma autora.

37 “Entonces la reina, como artifice del engafio, maestra del crimen, ordend [...]” (Historia
compostelana, ed. cit., p.364); “Cuando la reina, autora de tan gran crimen [...] procuré dar
satisfaccion y reconciliarse con el arzobispo. Con halagos y promesas, como suelen hacer las mujeres,
intent6 atraerlo. Pero como no pudo ni con ruegos ni promesas hacer que cambiara, enseguida volvi6 a
las armas [...]” (p. 380); “[...] el mencionado obispo de Santiago, puesto que sabia que ella facilmente
prestaba atencion a los chismosos y detractores y conocia su dnimo mujeril y débil para gobernar la
paz y justicia en el reino de Espafia [...]” (p. 242); “Y asi, cuando el ejército atravesd el Mifio y se
instal6 el campamento en la otra orilla del rio, al punto la citada Jezabel puso sus manos sobre el
arzobispo de la sede de Compostela [...] iOh, maldad ! Nada respeta, de nada se avergiienza una mente
llena de pestifero veneno, no rehuye nada abominable. Primero el arzobispo empez6 a amonestarla
para que no llevara a cabo tan gran crimen y que no se apartase asi de la fidelidad y de la verdad. Pero
en el alma perversa no entrara la sabiduria y el que dafia atin mas y el que estd manchado, manchese
ain mas” (p. 364); “Esta Jezabel, culpable de tan gran crimen, se refugié junto a sus complices en la
iglesia de Santiago” (p. 368); “Pero como las maquilaciones de la mujer con frecuencia fallaban y no
podia la fiera Erinnis por la fuerza ni por el engafo saciar su rabia, dirigié su animo a mayores
instrumentos de maldad” (p. 397-398).

38 “Asi pues, como veia la reina Urraca que su reino y el de su hijito Alfonso estaba completamente
devastado y era asolado a hierro y a fuego por los enemigos, afectada en su corazén por un gran dolor,
estaba afligida, pues una mujer sola sin marido, apoyada sélo en la ayuda de unos pocos, no sabia qué
hacer en tan tumultuosos asuntos” (Historia compostelana, p. 201-202).

39 “Al punto toda la ciudad vuela hacia la iglesia, lloran, lamentan tan gran engafio contra su sefior y
arzobispo, llaman a la reina apostata de la paz, violadora de la fidelidad y perturbadora de toda
Espafia” (Historia compostelana, p. 365).

40 Se recoge esta escena en el capitulo CXIV del libro I, ed. cit., p. 274-276.

41 “[...] tan gran crimen de incesto como ha sido cometido por la hija del rey” (Historia compostelana,
p. 156); “[...] después de abandonar al rey de Aragdn, al que se habia unido la reina Urraca en
incestuoso matrimonio [...]” (p. 156); también p. 157, 193 y p. 532.

42 A guisa de ejemplo: “Asi pues, entr6 el cruel celtibero en Galicia furibundo, y cuéntas atrocidades y
de qué clase cometi6 en aquella region lo demuestran de forma manifiesta la matanza de los nobles
caballeros en Monterroso, cruelmente asesinados, y el castillo destruido y la tierra despoblada y
despojada de todos sus bienes, las profanaciones de las iglesias y sus sacerdotes deshonrados, las

10



monologo de Urraca en el que esta confiesa ser victima de abusos por parte de su
marido, al tiempo que critica abiertamente a Alfonso por sus creencias e idolatrias
que le conducen a ofender a la Iglesia43, un discurso destinado a justificar su
separacion del rey:

[...] puesto que yo sabia que estaba contaminada por la peste del sacrilegio y no podia soportar
la agudisima espada de la justicia, con afanoso interés me esforcé en separarme del caprichoso
idolatra44.

Estas explicaciones sirven por supuesto los intereses del obispo Gelmirez, deseoso de
granjearse en ese momento la confianza de la reina.

De la muerte de la reina poco dicen las cronicas. El Chronicon Compostellanum,
que dedica a Urraca unas pocas lineas, registra la fecha y el lugar de su fallecimiento,
insistiendo en el peso de la transgresion sexual. Comenta en efecto que Urraca murio
de parto en el castillo de Saldafia, dando nacimiento a un hijo ilegitimo:

[...] apud castrum Saldanii VI idus martii in era MCLXIIII in partu adulterini filii uitam
infelicem finiuit4s.

Por su parte, la Chronica Adefonsi Imperatoris, que dedica poco espacio a una
reina considerada como un eslabén dinastico, apunta el restablecimiento del orden
tras la coronacion de Alfonso VII46,

Vemos por lo tanto cémo las cronicas del siglo XII que méas se extienden en relatar
el reinado de Urraca4” dan importancia a la falta de respeto de las autoridades

honestas mujeres desnudas, las virgenes violadas impadicamente, las propiedades del conde Pedro
asoladas, las mansiones y palacios incendiados, los rebafos de ganado caballar y vacuno en parte
llevados fuera de Galicia y en parte despedazados, los gemidos de los afligidos y las l4grimas de los
pobres” (Historia compostelana, p. 171-172).

43 “Cuéles y cuantas deshonras, dolores y tormentos padeci mientras estuve con €l [...]; pues no sélo
me deshonraba continuamente con torpes palabras, sino que toda persona noble ha de lamentar que
muchas veces mi rostro haya sido manchado con sus sucias manos y que yo haya sido golpeada con su
pie. Pues mancillado en su mente con el sacrilegio, educado sin ninguna discreciéon, confiando en
augurios y adivinos, creyendo irracionalmente que los cuervos y las cornejas pueden dafiarnos, evita,
como si se avergonzara, a los hombres sabios y nobles, haciéndose compafiero de viles sinvergiienzas,
se altera al menor ruido, aprecia con gusto el execrable trato con los apostatas y desdefia el culto
divino de la Iglesia y los religiosos menospreciandolos. Esta es la razén por la que viola y destruye sin
piedad las iglesias de Dios, despoja a sus ministros y les arrebata sus posesiones” (Historia
compostelana, p. 171).

44 Historia compostelana, p. 172.

45 Chronicon Compostellanum, ed. cit, p. 82.

46 Véase Chronica Adefonsi imperatoris, Antonio MAYA SANCHEZ (ed.), Turnhout, Brepols, Corpus
Christianorum, Continutio mediaeualis, LXXI, Chronica hispana saeculi XII, Pars I, 1990, libro
primero. Cierto es que el interés de los autores de este texto reside, como demostr6 Georges Martin, en
exaltar a otras figuras femeninas: Berenguela, esposa del emperador, y Sancha, su hermana; véase
Georges MARTIN, “Valoracion de la mujer en la Chronica Adefonsi Imperatoris”, e-Spania [En linea],
15 | junio 2013, URL: http://journals.openedition.org/e-spania/22311; DOI: 10.4000/e-spania.22311].
47 Aunque los investigadores discrepen acerca de la dataciéon de las llamadas Cronicas anénimas de
Sahagiin (ver nota 14), puede apuntarse aqui, sin embargo, que la Primera crénica anénima de
Sahagiin desarrolla también una visién totalmente negativa del matrimonio de Urraca con Alfonso Iy
de sus consecuencias devastadoras en el reino: “[...] semejante ayuntamiento no era digno de ser
llamado matrimonio, mas estupro e fornicagién proibida [...]” (Crénicas anénimas de Sahagiin,
Antonio UBIETO ARTETA (ed.), Zaragoza, Anubar, 1987, p.27); “Era entonces el tienpo de las
vendimias, e como fuese en las vifias gran abastanca de ubas e fuesen ya maduras para bendimiar, en
aquella noche de aquel maldito e escomulgado ayuntamiento, tan gran helada cay6, que la gran
abastanca del vino que ya parescia, bolviése en mui gran mengua. E atin aquello poco que quedé del

11


http://journals.openedition.org/e-spania/22311

eclesiasticas y construyen su argumentacion en topicos misoginos destinados a
demostrar la incompatibilidad del género femenino con el ejercicio del poder. Si bien
condenan la union de la reina con el Batallador por incestuosa y aluden a las
relaciones adulterinas de Urraca48, los autores de la Historia compostelana no
insisten en el apetito sexual de la reina que sera tan desarrollado en la cronistica del
siglo siguiente.

Hacia una diabolizacion de Urraca

En efecto, las cronicas del siglo XIII —el Chronicon mundi que Lucas de Tuy
terminé en 1236, De rebus Hispaniae compuesto por el arzobispo de Toledo Rodrigo
Jiménez de Rada en los afios 1243-1246 y la Chronica regum Castellae del canciller
Juan de Osma compuesta entre 1236 y 123949— convergen en una descalificacion
severa del gobierno de la reina Urraca.

La condena de Lucas de Tuy en el Chronicon mundi se vale de argumentos
politicos: el autor apunta que una mujer sola no puede gobernar, e incluso pone en
tela de juicio la legitimidad de la reina al silenciar la decisién de Alfonso VI de dejar el
reino a su hijas°. Insiste en los disturbios acaecidos en el reino y declara que Urraca

vino, torndse en no sé qué tal acedo sabor, el qual bevido retorcia las entrafias e purgavalas, no sin
gran dafio de la salud, asi como si mas claramente nuestro Senor por gran senal quisiese demostrar
aquel ayuntamiento ser fecho para danno e destruicion de Espanna, non para conserbaciéon d’ella.
Aquesta maldita copula fue ocasion de todos los males que nascieron en Espanna, ca de aqui nacieron
grandes muertes, seguiéronse robos, adulterios, e casi todas las leyes e fuercas eclesiasticas fueron
menguadas e apocadas” (p.29-30). En este texto, articulado a los intereses del monasterio de
Sahagtn, el retrato de Urraca es menos negativo que en la Historia compostelana, pues se le
reconocen a la reina cualidades de prudencia, elocuencia y piedad, ademas de hermosura. Pero los
autores declaran rotundamente su incapacidad para gobernar sola [“E el dicho rey ya enterado,
ayuntaronse los nobles e condes de la tierra e fuéronse para la dicha dona Urraca, su fija, digiéndole
ansi: ‘Tu non podréas governar, nin retener el reino de tu padre e a nosotros regir, si non tomares
marido. Por lo qual te damos por consejo que tomes por marido al rei de Aragbn, al qual ninguno de
nosotros podra contrastar ni contradescir, mas todos le obedesceremos por quanto él viene de
generacion real” (p. 26)] y la consideran responsable de la situaciéon desastrosa del reino a causa de su
unién con el Batallador, retratado como un hombre barbaro y cruel [“[...] faciendo grandes crueldades
e despoblando las villas, rovando los monesterios, socavando los altares, perdiendo las animas, asi de
los suyos como de los estrafnos, matando los onbres, dando denuestos e fagiendo enjurias a los clérigos,
monjes e monjas” (p. 33)]. En su demostracion, los autores de la crénica ensalzan el reinado de
Alfonso VI y pintan a Urraca como victima de las intrigas de la corte; su hermana Teresa la acusa, por
ejemplo, de querer envenenar a Alfonso I (p. 60-63).

48 “[...] el conde de Lara, Pedro Gonzalez, quien habia cometido adulterio con la madre del mismo rey y
habia tenido con la reina hijos e hijas, frutos de dicho adulterio [...]” (Historia compostelana, ed. cit.,
p- 532).

49 LUCAS DE TUY, Chronicon Mundi, Emma FALQUE REY (ed.), Turnhout, Brepols, Corpus
Christianorum Continuatio Mediaeualis, LXXIV, 2003; traduccion del texto por Julio PUYOL, Crénica
de Espania por Lucas, obispo de Tuy. Primera edicién del texto romanceado, conforme a un cédice de
la Academia, Madrid, Real Academia de la Historia, 1926; JUAN DE OSMA, Chronica regum
Castellae, Luis CHARLO BREA (ed.), Turnhout, Brepols, Corpus Christianorum Continuatio
Mediaeualis, LXXIII, 1997; traduccion del texto por Luis CHARLO BREA (ed y trad.), Crénica latina
de los reyes de Castilla, Madrid, Akal, 1999; RODRIGO JIMENEZ DE RADA, De rebus Hispaniae,
Juan FERNANDEZ VALVERDE (ed.), Turnhout, Brepols, Corpus Christianorum Continuatio
Mediaeualis, LXXII, 1987; traduccién del texto por Juan FERNANDEZ VALVERDE (ed. y trad.),
Historia de los hechos de Espafia, Madrid, Alianza editorial, 1989.

50 “[...] la reyna Orraca queria regir el reyno de su padre syn Alfonso su fijo”. Con ello, se expresa la
idea de que una mujer sola sin marido no puede gobernar el reino: “Mas la reyna Orraca tenia consigo
el conde Enrrique, que era sefior en Portugal, por cuyo consejo ynbib al rey de Aragén que aparejase de

12



fue participe del robo del tesoro de San Isidoro de Leén perpetrado por Alfonso I5t.
Esta mencion contrasta en el texto con la exaltacion de la religiosidad de la reina
Berenguela y de la infanta Sancha a quienes Lucas de Tuy desea exaltar. Con el
retrato halagador de Berenguela, en concreto, se dibuja bajo la pluma del candnigo
un modelo de reina virtuosa y prudente.

En la Chronica regum Castellae, Juan de Osma, tras afirmar la legitimidad de
Urraca, presenta negativamente su oficio regio —“pessime administravit”, escribe52—
y condena también moralmente a Urraca. El autor subraya las desavenencias entre
Alfonso Iy Urraca y apunta que la reina “despreciando y abandonando a su esposo, se
ocup6 de cosas indignas de contarse”s3, es decir apunta que la reina tuvo una
conducta sexual reprobable y tuvo un hijo con el conde de Lara, llamado Fernando
Hurtados4.

En esta misma condena del comportamiento sexual de la reina ahonda en efecto
Rodrigo Jiménez de Rada. El autor de De rebus Hispaniae atribuye a los amantes de
la reina, y en particular al conde Gémez a quien atribuye la paternidad del hijo
adulterino, las conspiraciones contra Alfonso I y Alfonso Raimindez —pues estos
pensaban, dice, poder casarse con la reinas5—. De hecho, el cronista exalta la figura
pacificadora del rey de Aragénsé y descalifica a Urraca reduciendo su reinado a cuatro
anos.

la tomar por muger y abria el reyno” (Crénica de Espana por Lucas, obispo de Tuy, ed. cit., IV, 72,
p. 383).

51 “[...] como los thesoros de la reyna Orraca fuessen del todo gastados y el rey Pedro (sic) non tudiese
de qué dar a sus caualleros lo que les auia prometido, amonestd, por consejo de Enrrique el conde,
sacrilejamente a la reyna Orraca que tomase los thesoros que eran guardados en la yglesia de Sancto
Ysidoro confessor, —los quales auia allegado Fernando Rey y Sancha la reyna [...]; a los
amonestamientos endiablados del qual, la reyna Orraca dio consentimiento, y los fieros acometedores
entraron pestilencialmente la yglesia tomando licencia de la reyna, potspuesto sin reuerencia el temor
de Dios y apartada la verguenca de los hombres” (Crénica de Espafia por Lucas, obispo de Tuy,
ed. cit., IV, 72, p. 384).

52 “Cuando muri6 el rey Alfonso, el que tomo6 Toledo, su hija, la reina Urraca, le sucedi6 en el trono y lo
administré6 pésimamente” (Croénica latina de los reyes de Castilla, ed.cit., 1.3., p.28). Ver
Patricia ROCHWERT-ZUILI, “Auxilium et consilium dans la Chronica regum Castellae”, e-Spania
[En linea], 2 | diciembre 2006, URL: http://journals.openedition.org/e-spania/281; DOI: 10.4000/e-
spania.281, § 15-22 y nota 17.

53 Cronica latina de los reyes de Castilla, ed. cit., . 3., p. 29.

54 Croénica latina de los reyes de Castilla, ed. cit., p. 29: “La reina, por su parte, aceptd la excesiva
familiaridad del conde Pedro de Lara [...]; y se dice que de ella tuvo un hijo llamado Fernando
Hurtado”. La Chronica regum Castellae es el Gnico texto en atribuir la paternidad al conde de Lara.
Rodrigo Jiménez de Rada considera que el Conde Gémez de Candespina fue el padre de la criatura.

55 “A todo esto, el conde Gémez ansiaba casarse con la reina, tal como, segin dije, habia sido acordado
por los nobles en tiempos de su padre. Pero la reina Urraca se entregd en secreto al conde Gémez, sin
mediar las bodas, por lo que el conde, dando ya por seguro el matrimonio, comenz6 a dirigir las
guerras del reino y a presionar a los aragoneses en la medida de sus fuerzas; y tuvo de la reina un hijo
en secreto, que fue llamado Fernando Hurtado. Entretanto, otro conde, Pedro de Lara, intentaba
ganarse discretamente el favor de la reina, y consigui6 lo que queria, a tenor del resultado” (Historia
de los hechos de Espafia, ed. cit., VII, 2, p. 267, y todo el capitulo).

56 “Alfonso, rey de los aragoneses, al tener conocimiento de la muerte de su suegro, se encamind
rapidamente hacia Castilla junto a su esposa la reina Urraca y su ejército y se hizo con toda la tierra
casi sin hallar resistencia [...] y la gobern6 en paz y tranquilidad, como buen rey que era, y la defendi6
valerosamente de los ataques de los moros; y amplio el reino de Castilla por todos sus limites [...] y
repobl6 con nuevos habitantes los lugares abandonados que incorporé a ella” (Historia de los hechos
de Esparia, ed. cit., VII, 1, p. 265).

13


http://journals.openedition.org/e-spania/281

Se trata, para los autores de estas tres cronicas del siglo XIII, de proponer un
modelo de mujer gobernante que no corresponde a la figura de Urraca, y por esta
razon la descalifican. Esta vision muy negativa de la reina pasa a la cronistica alfonsi.

Si la Cronica de veinte reyes o Version critica de la Estoria de Espana5’ condena
también a la reina por su conducta sexuals8, anade ademas un relato particularmente
interesante de su muerte. El texto retoma en efecto el episodio del expolio de San
Isidoro de Ledn que ya contenia el Chronicon mundi, y tras hacer recaer en Urraca la
responsabilidad del acto, relata que la reina muri6 nada maéas salir del templo —
“teniendo avn el vn pie dentro e otro fuera”—, “que[brada] por medio del cuerpo”ss.
Este castigo divino, como explica Charles Garcia, interviene por ser la reina
doblemente culpable —de un robo y de la profanacién de un lugar sagrado—o°.
Probablemente sacado de relatos vinculados al monasterio de San Isidoro, contenidos
en el Liber miraculorum de Lucas de Tuy, el episodio ilustra una profunda
degradacion de la imagen de la reina que la convierte en un contramodelo®:.

Se vera mas adelante como las novelistas de hoy instrumentalizan la condena de la
actuacion politica y de la conducta sexual de Urraca, asi como el relato de su muerte,
en su proposito de rehabilitar a Urraca.

57 Crénica de veinte reyes, Burgos, Excelentisimo Ayuntamiento de Burgos, 1991. Ver Inés
FERNANDEZ ORDONEZ, La version critica de la Estoria de Espafia, Madrid, Fundacién Ramén
Menéndez Pidal/Universidad Auténoma de Madrid, 1993.

58 “El conde don Pedro, atreuiéndose en la priuanca de la rreyna mas non le conuenie e cuydando casar
con ella, metiése por mayor de todos e mandaua e vedaua commo rrey”; “[...] e ouo en dofa Vrraca, la
rreyna, vn fijo a furto, que ouo nonbre Ferrand Furtado. El conde don Pedro de Lara otrosy gan6 amor
de la rreyna en poridat e lo que quiso” (Croénica de veinte reyes, ed. cit., XI, III, p. 256).

59 “Mas esta abenencia non duré mucho, ca luego comencgoé la rreyna de fazer mucho mal en la tierra
del fijo. E aviendo execo entre la madre e el fijo, ouo grandes guerras en la tierra, ca tenien grandes
cauallerias con la madre. E la madre tomaua el thesoro e el aver de los monasterios, cruzes e célizes de
plata e todo lo 4l quanto fallaua, e esto mesmo fazie a todas las otras iglesias. E vino a la ¢ibdat de Le6n
e demandé a las mongias de Sant Ysidrio quel fiziessen ayuda, e las monjas dixéronle que non tenien
quel dar, e la rreyna, con la grand saha que ende ouo, dixo a sus caualleros: ‘Entrad dentro e tomad
quanto fallardes, ca yo lo mando’. Los caualleros le dixeron: ‘Sefiora, entrad vos alla e datnoslo aca
fuera e tomarlo hemos nos’. Ella entré entoncges dentro con sus duefias e tomé quanto thesoro fallo, e
saliendo ella con todo aquell thesoro que leuaua por la puerta de la iglesia, teniendo avn el vn pie
dentro e otro fuera, quebr6é por medio del cuerpo, e asy muri6 la rreyna dofia Vrraca, madre del
Enperador. E soterraronla y luego, e abrieron el luzillo de vna laude e quebro6 aquella alaude luego por
medio, e nunca quiso Dios que se mas ¢errase el munumento, e asy yaze oy en dia la rreyna dofia
Vrraca” (Crénica de veinte reyes, ed. cit., XII, II, p. 259).

60 Charles GARCIA, “La ligne brisée, ou I'image de la malédiction du pouvoir royal & Le6n au Moyen
Age”, e-Spania [En linea], 3 | junio 2007, URL: http://journals.openedition.org/e-spania/375; DOI:
10.4000/e-spania.375.

61 La imagen degradada de la reina Urraca se desarrolla también en la Crénica de San Juan de la Pefia,
compuesta en el siglo siguiente (entre 1369 y 1372) a instancias del rey Pedro IV, y basada
principalmente en De rebus Hispaniae. El capitulo XIX de dicha cronica recoge las desavenencias
entre Urraca y Alfonso I (“ovo mala sospeyta de su muller dona Urraca e no queria albergar con ella”) y
la consanguinidad de los conyuges, presentada como un pretexto para su separaciéon (“A cavo de
tiempo e veyendo don Alfonso la mala carrera que la reyna tenia, metiendo escusa que parientes heran
que no querian vivir en peccado, fue con ella fasta Soria et alli rendiola a los castellanos”). También
insiste en las relaciones extraconyugales de la reina, tanto con el conde Gomez (del que tiene un hijo)
como con el conde de Lara (que ambiciona casarse con Urraca). La cronica ofrece también el relato de
los robos en las iglesias y monasterios perpetrados por Alfonso I, calificados de “sacrilegio”. Véase
Crénica de San Juan de la Peiia (Versién aragonesa), ed. critica de Carmen ORCASTEGUI GROS,
Zaragoza, Diputacion Provincial, “Institucion Fernando el Catdlico”, 1986, p. 43-48.

14


http://journals.openedition.org/e-spania/375

El prisma romantico

Las obras literarias decimononicas recuperan algunos de los elementos contenidos
en la cronistica medieval. Por falta de espacio, solo se apuntara aqui lo mas relevante
de esta recuperacion.

Obras de teatro, como aquellas escritas por Eusebio Asquerino (1838) o Antonio
Garcia Gutiérrez (1872), y novelas —El Conde de Candespina de Patricio de Escosura
(1832), Dona Urraca de Castilla de Francisco Navarro Villoslada (1849)—62 recogen
sobre todo de la historiografia medieval el comportamiento sexual de la reina y hacen
de él, como era de esperar, el centro de sus intrigas. La novela de Patricio de la
Escosura, por ejemplo, exacerba la rivalidad entre los condes de Lara y de
Candespina declarada por Rodrigo Jiménez de Rada. En su obra de teatro Dofia
Urraca, Eusebio Asquerino pone en escena al hijo adulterino de Urraca, el llamado
Fernando Hurtado por la Chronica regum Castellae y De rebus Hispaniae para
construir una intriga de amorios entre Leonor, presentada como hija de Urraca y del
conde de Lara, y Fernando Hurtado. La obra combina asi topicos romanticos con el
recurso a la anagnoresis. En cuanto a la novela Dofia Urraca de Castilla de Francisco
Navarro Villoslada, ambientada en una Edad Media idealizada y caballeresca,
instrumentaliza atin mas los amores de la reina Urraca, basandose tanto en la
Historia compostelana como en las Primera Crénica anénima de Sahagtin. De la
primera, que es su principal fuente de inspiracién como se menciona en el prologo®s,
recoge la mala fama de la reina, su desmesurada ambicion y su orgullo; también hace
intervenir en la trama al tercer autor de la crdénica conversando con el obispo
Gelmirez acerca del texto que esta escribiendo. La intriga es muy complicada: sobre
una base historica bien documentada, el autor imagina una relaciéon amorosa entre la
reina deseosa de comportarse —en la etapa madura de su vida en que se sitda la
accion— como una mujer honrada, con un paje llamado Ramiro, que le recuerda a un
hombre del que estaba enamorada en su juventud, pero que la abandon6 para casarse
en secreto con una bastarda. En una rocambolesca intriga llena de ingredientes
romanticos —odios, venganzas, amores contrariados, matrimonios impuestos,
traiciones, reaparicion de personajes supuestamente fallecidos— el novelista carga a
Urraca de topicos de heroina roméantica.

Contemplar posibles: la recuperacion literaria de Urraca en la
novela contemporanea

Como se ve, la vida y el reinado de Urraca, donde se mezclan lo publico y lo
privado, lo politico y lo intimo, ofrecen una materia muy rica para un novelista:
Urraca, como hija de un emperador y madre de otro, esposa de dos hombres
ambiciosos, reina de amplios territorios, mujer maltratada que mantuvo relaciones
extraconyugales, es un verdadero personaje de novela. Las autoras Lourdes Ortiz y
Angeles de Irisarri recuperan este material para ofrecer el relato de la vida de la reina,

62 No se abordara aqui la novela “superhistérica” de Ramoén Goémez de la Serna, Dofia Urraca de
Castilla de 1944 que propone una interpretacién llena de fantasia. El propio autor comenté: “En vez de
la interpretacion tardia de la historia yo propongo una interpretaciéon porvenirista y desinteresada; es
decir, la interpretacion super-subconsciente y superidealista, en vez de la interpretacién materialista y
soez”; citado por A. R. FERNANDEZ GONZALEZ, “Dofa Urraca de Castilla en la literatura espafiola
de los siglos XIX y XX”, art. cit., p. 135, estudio al que remiten estas breves anotaciones.

63 Francisco NAVARRO VILLOSLADA, Donia Urraca de Castilla, Madrid, Gaspar y Roig editores,
1849, p. VI-VIL.

15



alejandose tanto de una reconstruccion arqueologica de la historia como de los
modelos romanticos de las obras decimonoénicas. Interrogada sobre su labor de
novelista, la propia Lourdes Ortiz denuncia el “subgénero divulgativo” que es la
“historia novelada”, que considera sin gran interés. Escribe:

La férmula es sencilla: se toman las crénicas histéricas o los resimenes elaborados en diferentes
épocas por los historiadores y se cuentan de nuevo en plan Readers Digest, con algunos
espantosos dialogos, llenos de tbpicos, ciertos toques romanticos y pasioncillas de andar por
casa, digeribles por el gran puablico [...]. No es novela, sino algo que para entendernos podriamos
Ilamar historia novelada. Es un género divulgativo que poco o nada tiene que ver con la novela

[...]64.

El enfoque adoptado por Lourdes Ortiz y Angeles de Irisarri es otro: concediendo
espacio a la ficcion y a la invencidn, las autoras se dan como proposito entregar lo que
se podria llamar una “propuesta verosimil” acerca de Urraca®s.

Para ello, se aduenan de la tradicion historiografica medieval para dialogar con
ella, pero lo hacen segiin modalidades diferentes®6. Tienen en comun, sin embargo,
una construccion narrativa compleja que apela al género cronistico medieval, la
instrumentalizacion y la reivindicacion de la feminidad y la intimidad para abordar la
gobernanza de Urraca, con el objetivo de refutar la condena de su accion politica y de
su conducta sexual.

Un patrén cronistico

Ambas novelas se cifien en efecto al patréon de la cronica medieval. En Urraca de
Lourdes Ortiz, es la propia reina la que se encarga de relatar los acontecimientos de
su reinado, y lo hace desde la celda del monasterio de Valcavado de los Monjes en la
que su hijo la mantiene encerrada. El relato se abre con las reflexiones y los
sentimientos de la reina, unas palabras en que ya asoma la urgencia de relatar el
pasado:

Desde la celda puedo escuchar el cantico de los monjes y sé que pronto amanecera. Una reina no
puede dejarse consumir por la melancolia, me recuerda mi hermano Roberto, y se oculta para
que yo no pueda percibir este destello, que es, entre otras cosas, piedad, compasién que humilla.
Nadie debe, ni puede, compadecer a Urraca. Todavia no estoy vencida. [...] Una reina necesita
un cronista, un escriba capaz de transmitir sus hazafias, sus amores y sus desventuras, y yo aqui,
encerrada en este monasterio, en este aflo 1123, voy a convertirme en este cronista para exponer

64 L. ORTIZ, “La pereza del critico: historia-ficcién”, art. cit., p. 18-19.

65 Acerca de la novela de Lourdes Ortiz escribe Safiya Maouelainin, “Ortiz ofrece una vision ficticia de
lo que podria haber pasado, vacilando entre hechos historicos auténticos y descripciones inventadas.
[...] Lo que interesa a la autora, es presentar una hipdtesis verosimil, pero sin falsear la historia”,
S. MAOUELAININ, “El poder del discurso y discursos del poder en Urraca de Lourdes Ortiz”, art. cit.,
p- 484.

66 El critico Fernando Gomez Redondo ya senal6 esta caracteristica de la novela histoérica
contemporanea en un articulo publicado en 2005: “La recreacion de la vida de un personaje medieval
puede acogerse bajo este proceso de relaciones entre textos, aunque s6lo sea porque un escritor que
pretende reconstruir el perfil de una determinada figura, histérica o literaria, tiene que partir
necesariamente de un corpus textual en el que se encuentran registradas las imagenes que precisa para
otorgar una existencia verosimil a esos seres por los que se interesa; no creo que haya un solo texto de
esta narrativa de tematica medieval que no haya partido de un proceso de investigacién, mas o menos
complejo, planteado con el proposito de recabar las informaciones que se necesitan para reconstruir
esas vidas”; ver Fernando GOMEZ REDONDO, “Metaliteratura e intertextualidad en la narrativa de
tematica medieval”, Boletin Hispanico Helvético, 6, otono de 2005, p. 79-109, p. 86.

16



las razones de cada uno de mis pasos, para dejar constancia —si es que fuera la muerte lo que me
espera— de que mi voluntad se vio frustrada por la traiciéon y tozudez de un obispo ambicioso y
unos nobles incapaces de comprender la magnitud de mi empresa®’.

El relato de los acontecimientos que llevaron a la reina a esta situacion empieza en
el capitulo siguiente cuando la joven Urraca, de apenas cinco anos, asiste a la entrada
triunfal de sus padres en la Toledo recién conquistada. La novela se cierra con un
capitulo en que la narradora abandona el decurso cronolégico de los acontecimientos
para despedirse, pues prepara su suicidio, y legar su relato al monje Roberto que la
acompafné durante su encarcelamiento. Entre estos dos extremos se desarrolla el
reinado de Urraca, en una composicion que ofrece una vision retrospectiva de la vida
de la reina. La primera parte registra la nifiez y los anos de formacion de la infanta,
hasta la muerte de su padre Alfonso VI y el proyecto de matrimonio con Alfonso I de
Aragbn. La segunda parte cubre el reinado de Urraca, con una trama que teje los
acontecimientos histdricos con reflexiones personales. La ultima parte revela la
relacion sexual entre el joven monje Roberto y la reina, una relacion que aviva el
recuerdo de otros amantes —la confesion acaba en fantasias y delirios—, y explica los
acontecimientos que llevaron a la reina a su prision. Esta estructura, linear y circular
a la vez pues el relato abandona en varias ocasiones el eje cronologico, propone al
lector un acercamiento progresivo a la intimidad més profunda de Urraca.

El personaje principal se descompone por lo tanto en dos instancias: Urraca, que
se expresa en primera persona del singular, se convierte en la narradora de la vida de
Urraca-reina, relatada en tercera persona®. Expresa este monologo ante Roberto,
que recibe sus comentarios sobre su proyecto cronistico, y sus fantasias. En otros
momentos, la reina se vale del relato de otros narradores, historiadores o actores de
la historia, como Pierre de Tours en la cruzada de 109799 o el historiador Ibn Saraf7°.

En realidad, la complejidad discursiva y la superposiciéon de las voces revelan la
dificultad de contar el pasado y ponen en evidencia la ausencia de verdad univoca en
el relato historico. La trama descansa en la voluntad de la reina de ser su propio
cronista, pues este testimonio directo le permite justificar sus actos y denunciar a sus
oponentes. Una justificaciéon y una rehabilitacién que la reina destina a todos y que
contradice la historia oficial. Comenta:

Ellos escribiran la historia a su modo; hablaran de mi locura y mentirdn para justificar mi
despojamiento y mi encierro. Pero Urraca tiene ahora la palabra y va a narrar para que los
juglares recojan la verdad y la transmitan de aldea en aldea y de reino en reino7.

La trama narrativa imaginada por Angeles de Irisarri también presenta cierta
complejidad. La obra se cifie al modelo cronistico en la medida en que es la joven
Sancha, hija de Urraca, quien toma la iniciativa de escribir la créonica del reinado de
su madre, también en contra de la historia “oficial”. Comenta por ejemplo la infanta:

67 Urraca, p. 9-10. )

68 Véanse el ejemplo siguiente: “Me voy, Roberto. Mi hijo me reclama. El, el rey, se ha acordado por fin
de Urraca y quiere reunirse con ella, desea que ocupe el puesto que me corresponde a su lado, en la
corte. Vendran emisarios, enviara un cortejo a recogerme; tenias razén, monje, mi pueblo todavia se
acuerda de mi, de su reina” (Urraca, p. 167).

%9 Urraca, p. 135.

70 Urraca, p. 179: “Asi contaba Ibn Saraf, visir y secretario, la victoria que ellos obtuvieron en Uclés
[...]".

7t Urraca, p. 10-11.

17



Hoy, cuando Galana y yo escribimos la verdadera historia de la reina Urraca, pues que el obispo
de Compostela ha mandado a sus canonjes escribir otra que esta llena de falsedades, segiin me
vienen las gentes a contar [...]72.

Este testimonio personal es, segtin ella, garante de la veracidad de lo acontecido;
de hecho, son abundantes, a lo largo de su relato, los comentarios que ponen en
evidencia su presencia personal. En el altimo capitulo, al cerrar su escrito después de
la muerte de la reina, anade Sancha:

[...] esta es la verdadera historia de la reina Urraca, la primera deste nombre en los reinos de
Galicia, Asturias, Lebn, Castilla y Toledo. Y como mia no es, no contintio, aunque habria mucho
que contar de mi hermano y de mi [...]. E ya s6lo decir que tengo intencién de escribir al rey, a
obispos, abades, condes, sefiores y alcaides de los reinos que son de mi hermano y de los del rey
de Aragbn, para que no se cieguen ni por lealtad ni por procedencia cuando escriban o manden
escribir la cronica del reinado de mi madre y sefiora7s.

Lo mas interesante y novedoso en esta estrategia discursiva es sin embargo el
didlogo continuo que se establece entre el relato de Sancha y la Historia
compostelana encargada por el obispo Gelmirez. Este di4dlogo se ilustra con las cartas
que intercambian Sancha y el obispo. Angeles de Irisarri entrega en efecto 25 cartas
redactadas por la infanta que escribe su memoria. En ellas, apela a la moral y a las
virtudes cristianas, a la lealtad del obispo asi como a la necesidad de escribir una
historia verdadera no sujeta a intereses politicos. Escribe por ejemplo:

Yo creia, inecia de mi!, que podria resolver sola el asunto de la honra de mi madre... No me vale
que me respondas que una viuda no habia reinado nunca en Castilla y Le6n, que Urraca fue la
primera mujer, ni que un siglo antes, hubiera sido regente y no reina.

Me congratula que hayas tomado cartas en el negocio que me llevo de poner en su sitio la honra
de mi madre [...] e, otrosi, que hayas amonestado severamente al tal Geraldo, el escribano, pues
que es hora de terminar con mentiras zafias muy del gusto del vulgo [...]74.

Como para ilustrar su propésito, la autora entrega al final de la novela un apartado
titulado “Algunas opiniones sobre la reina Urraca” que contiene fragmentos de textos
antiguos (medievales y posteriores) y de obras cientificas actuales.

La estrategia autobiografica o biografica de la que se valen las dos novelistas esta
destinada abiertamente a hacer justicia al gobierno de la reina Urraca. En el
contenido de sus memorias, adoptan sin embargo opciones diferentes para dialogar
con la historia oficial del reinado.

72 La reina Urraca, p. 76

73 La reina Urraca, p. 261-262.

74 La reina Urraca, p. 59y 129. El relato recoge también elementos contenidos en la Primera crénica
anoéonima de Sahagin, y particularmente el comentario (citado supra en la nota 46) al matrimonio de
Urraca con el Batallador: “Y, para entonces o poco después, las gentes de la comarca de Burgos
comentaban, alarmadas, que el vino de toda la zona se habia malogrado la noche de la helada, en la
que se consumo el ayuntamiento de los reyes, pues que, bebido el mosto, retorcia las entrafias y las
purgaba, causando gran dafio a la salud, y tomaban el desdichado negocio como si fuera una senal del
Senor, otra, que se sumaba a la de las fuentes de San Isidoro, avisando de lo que se habia de venir. Y,
poco més tarde, un fraile de Sahagtin ya hablaba en el registro del monasterio de unas bodas malditas
y descomulgadas, refiriéndose a las de Urraca y Alfonso, como si el matrimonio fuera nulo y los
casados vivieran en contubernio” (p. 40). Parece que Angeles de Irisarri se cifie a la actitud denunciada
por Lourdes Ortiz acerca de la “historia novelada” (ver supra).

18



Angeles de Irisarri, apoyandose en la Historia compostelana, y ademas de tejer
con ella un didlogo permanente a través de las cartas anteriormente mencionadas,
fundamenta su argumentacion en la negacion de la vision transmitida por la
tradicion, y de lo mas conocido de esta tradicion. Si recoge el adulterio de Urraca o las
murmuraciones acerca de su comportamiento sexual por ejemplo, es para anular esa
condena aportando su concepcion personal de lo acontecido:

[...] las gentes la acusaron de gustar del trato de varones en demasia. Pues que las gentes, tanto
las de su séquito como las del comtn, empezaron a observar a Urraca, a ver como la miraba el
conde Gomez, a ver como le sujetaba el estribo el conde de Lara [...] a contemplar como ambos
le servian la mesa, le llenaban la copa [...] y como a veces peleaban entre ellos para atenderla. Y
eso. El personal vio més de lo que habia, y 1a maledicencia hizo el resto7s.

Lourdes Ortiz, en cambio, integra a su propio discurso la condena medieval, y hace
de ella un argumento para rehabilitar a la reina. En su monologo, Urraca admite las
acusaciones de las que fue victima, convirtiéndolas a su favor. Asume, por ejemplo,
ciertas fragilidades y declara la dificultad de ser mujer y reina:

Mujer era para €l [se trata de Pedro Froilaz] sintoma de debilidad e inconsecuencia [...] en tanto
que mujer, seria capaz de escuchar con sometimiento y respeto a hombres mas versados que yo
en los asuntos del reino7s.

Quizas lo méas visible respecto de este juego con la intertextualidad sea la
utilizacion de la conducta sexual de Urraca, pues esta se convierte en el principal
nucleo narrativo de la novela. Aceptadas, asumidas y reivindicadas, las criticas
pierden fuerza. La biografia de Urraca presenta asi la progresiva afirmacién de una
sexualidad liberada, e incluso transgresiva. En efecto, amplios pasajes describen las
experiencias sexuales de la reina con varios amantes. El relato revela por ejemplo
varios detalles erdticos de la relacion entre Urraca y AlfonsoI77 y pinta las
experiencias, declaradas sin invencion, de la reina con Diego Gelmirez78. Describe

75 La reina Urraca, p. 52. De hecho, Sancha se declara incapaz de contar lo que no presencio: “[...] en
fin, no sé, no lo puedo contar mejor” (p. 103).

76 Urraca, p. 69; también : “Y ademaés yo era mujer, y Alfonso debia creer que no tendria siquiera que
esperar a mi muerte para desplazarme de las tareas de gobierno” (p. 60).

77 Ibid., p. 86: “No fueron demasiado los encuentros, pero siempre venian precedidos de un ritual que
servia para calentarle y calentarme. ‘Esta vez no, no vas a hacer que cometa falta, cerda, maldita
marrana, puerca, esta vez no, mientras yo abria las piernas y me reia y él rezaba en voz alta. Apartate
de mi, Satanas’™; “Sucia. Eres sucia como todas las hembras; mas sucia que ninguna, y yo, por
acercarme a ti, el més repulsivo de los hombres. El mas repulsivo de los hombres, pero no cuando ta
crias; no cuando tu lengua me buscaba para beber en la caja de todos los horrores, como ta la
llamabas; no cuando, para castigarme y castigarte al mismo tiempo, vertias sobre mi esa semilla que
no iba a dar fruto. Pero si después, cuando todo concluia y eras de nuevo el rey y yo la reina. El mas
cruel de los hombres, el méas injusto” (p. 87).

78 Urraca, p.111-112: “Con él, en la cama, nunca fueron las cosas como debieran: fueron siempre
abrazos precipitados, fugitivos, con mala conciencia. El Obispo no amaba ese tipo de posesiéon y no
porque quisiera ser poseido. [...] cuando vino a mi fue siempre por inercia, porque él sabia que a su
reina la relajaba y la hacia mas propicia. Pero siempre sin entusiasmo, sin conviccion, y su cuerpo
regordete, de eunuco, se mantenia a la defensiva, porque el Obispo, sin su manto episcopal y sin su
baculo, perdia la seguridad y resultaba timido y encogido. No tenia imaginacion el Obispo en la cama.
Tal vez porque vivia su poca potencia como falta, y él no podia, ni queria, sentirse disminuido en
ningtn campo. Por eso procuraba evitar las ocasiones, y cuando se producian acudia a ellas como si se
dejara hacer. Se desnudaba con cierta vergiienza y luego se aproximaba a mi para iniciar un ritual frio
y lleno de pautas aprendidas, que terminaba sin demasiado estruendo y se iniciaba sin excesivas
premisas”.

19



también, en términos crudos y con acentos blasfematorios, los encuentros entre
Urraca y los condes Pedro de Lara79 y Gomez Gonzalez. También es el caso de la
ultima noche que comparten la reina y su amante Roberto, cuyo relato pretende
chocars8o. Tal insistencia puede interpretarse como la expresion del poder de Urraca,
desplazado al universo politico al ambito sexuald:. Es también reveladora de una
forma de libertad y portadora de reivindicacién feminista, pues Lourdes Ortiz
escribié su novela en un momento en que Espana salia apenas de la dictadura
franquista y su texto se inscribe en el movimiento feminista de los afios 80. La
instrumentalizacion narrativa del erotismo suena, bajo su pluma, como un
manifiesto.

Una reivindicacion de género

Las dos novelas rebaten también la condena de la accién politica de la reina Urraca
segiin modalidades algo distintas.

Angeles de Irisarri adopta un prisma femenino para dar cuenta del reinado de
Urraca. Con este prisma, exacerbando el sentimiento materno y la feminidad de
Urraca, entrega a su lector una vision positiva de la reina y combate las acusaciones
que contenian las crénicas medievales. Son numerosas las escenas de ternura de
Urraca con Sancha, en que madre e hija se divierten jugando o disfrutan de buenos
manjares32. La autora cristaliza también la representaciéon de la gobernanza de
Urraca en el género. Asi es como muchos de los acontecimientos politicos relatados
se explican con argumentos de género, como en el caso del conflicto entre Urraca y su
hermana Teresa que los cortesanos califican de “celos propios de mujeres [que] no
podian dominar sus emociones”83. El recibimiento de Teresa en el campamento
frente a Penafiel es tratado con los mismos tintes femeninos e intimistas: el texto
detalla la atencion que Teresa presta a la nifia Sancha, los atuendos de la reina y las
conversaciones livianas de ambas mujeres, antes de consignar su reconciliaciéns4.
Pero hay mas: la representaciéon de la actuacion politica de la reina que propone
Angeles de Irisarri se basa en la edificaciéon de un universo de mujeres, siempre
presentes y activas, en torno a Urraca. La reina comenta sus decisiones con sus

79 Urraca, p. 111 (Pedro de Lara): “Hoy quiero tu cuerpo de mujer, ese cuerpo que aprietas y escondes
bajo la toga. Inclinate; voy a derramar mi fuerza en esa boca tuya que es caliz. Arrodillate. Mi reina me
recibe en comunion... todo para mi reina”.

80 Urraca, p. 181: “Ves, esta noche mi cuerpo esté caliente y jugoso. Mira mis muslos, toca la humedad
y baiiate en ella. Asi, despacio, deja que admire una vez mas tus nalgas estrechas, tu cintura; dame el
cetro, monje, para que lo bendiga [...]. Ata mis manos, monje, a la cabecera y maldice tu reina,
escipeme como lo hacia Alfonso, si es lo que te complace, o sé suave y dulce, como era delicado Gomez
Gonzélez; murmura a mis oidos frases obscenas como don Pedro, recorre con tu lengua cada rincén de
mi piel, asi, despacio, muy despacio... Arrodillate, prostrate ante tu virgen, venérala, dale culto de
latria, el que s6lo das a tu dios, deja que mientras tanto descubra zonas de tu cuerpo que nunca
hubieras sospechado, que hurgue en tu carne, que adentre mis dedos en ti, antes de que acudas una
vez mas a la cueva que te espanta y te vuelve loco”.

8t Urraca, p. 42: “éTe acuerdas, alli donde te encuentres, Gomez Gonzalez, de aquellas tardes, cuando
a los dados os jugabais la cama y la reina? Yo os necesitaba a los dos. Por un lado gustaba de bendecir
tu cuerpo, de detenerme en tus caderas, de cosquillear tu espalda alargada de adolescente sin
madurar; pero queria también la petulancia y la seguridad de don Pedro, su fuerza, su pertinencia, su
abrazo inventivo y prolongado...”.

82 A guisa de ejemplo, véase la escena en que Urraca y Sancha juegan con una muiieca de trapo, La
reina Urraca, p. 135.

83 La reina Urraca, p. 242.

84 La reina Urraca, p. 119-121.

20



damas, y estas la aconsejan. El protagonismo de las damas de la reina es tan
importante que la novelista hace de ellas las organizadoras de la huida de la reina,
como en los episodios de Castellar o de la torre de Santiago de Compostela, cuya
reconstruccion toma tintes y coédigos de la novela de aventuras —con rapto, rescate y
circunstancias rocambolescas—. Pero lo que sobresale es que, en esta reescritura de
los acontecimientos historicos, las mujeres toman la iniciativa, organizan la huida y
salen victoriosas de la empresass. A lo largo de la novela se valora ademas
continuamente el buen consejo femenino, como en el episodio inventado de la visita
de Urraca a Jimena, la esposa del Cid:

Y Urraca, como no sabia a quien acudir para que le aconsejara bien, dado el derrotero que
habian tomado los negocios del reino y sus damas ya no tenian nuevas palabras y le decian
siempre lo mismo [...] una tarde decidi6 llegarse a San Pedro de Cardefia para visitar a Jimena
Diaz, la esposa de don Ruy Diaz, el Mio Cid, como lo llamaron los moros, que vivia en el
monasterio, retirada del mundo [...]. Fue porque la dama habia sufrido lo suyo por razones de la
politica [...]. Urraca quiso saber como se las habia arreglado la dueha para gobernar Valencia a
la muerte del Cid y para tener contentos a los capitanes y al obispo8¢.

Esta peticion de consejo permite comentar la gobernanza de la mujer medieval,
pues el personaje-Urraca confronta sus dudas acerca de su legitimidad y de su
actuacion, tras la sublevacion de los burgueses de Sahagin —“Digo, ordeno, ruego,
pero nadie me obedece en el reino”—, a la experiencia del gobierno de Valencia por
Jimena. Esta le contesta:

Donde hay hombre, no manda mujer. [...] Yo no goberné en Valencia, lo hizo Minaya Alvar
Fafez, otro negocio es lo que se diga. [...]%7,

y afiade, dirigiéndose a Urraca: “No puedes cambiar tu natura de mujer”. Las mujeres
se ven asi encargadas por la autora de expresar reflexiones sobre el poder. Llama la
atencion al respecto el papel que la novelista otorga a dofia Estefania, camarera
mayor de la reina, quien declara en un momento clave:

No se sabe quién manda en estos reinos... a mejor decir, mandan todos pero ninguna a
derechas... Nosotras incluso mandamos mas que la reina, pues que la hemos traido sin su
consentimiento. [...] Entre todos le hemos quitado todo, amigas e amigos los soldados... E ya
puede decir la sefora ‘el rey soy yo’ en masculino, que no es ni rey ni reinass.

El personaje-Urraca pintado por Lourdes Ortiz es el de una mujer determinada y
estratega, que ejerce plenamente el poder. En este caso, el mundo de Urraca no es
como el imaginado por Angeles de Irisarri, un universo de mujeres. Al contrario,
Lourdes Ortiz construye la figura de Urraca por oposiciéon a los otros personajes
femeninos, caracterizados por su debiblidad —es el caso de su madre Constanza89 — o

85 La reina Urraca, p. 159; p. 209 y Ss.

86 La reina Urraca, p. 94-98.

87 La reina Urraca, p. 95.

88 La reina Urraca, p. 156-157.

89 Urraca, p. 16 “sus armas eran los rezos, la jaculatorias, y la coqueteria sabiamente administrada”;
“me aburrian las lagrimas de Constanza y sus suspiros de mujer insatisfecha” (p.18); “Monje,
Constanza, mi madre, decia amarme; canturreaba canciones en su lengua y pretendia distraernos a mi
y a Teresa con historias que, en realidad, estaban destinadas a llenar su tiempo vacio, sus ocios de
mujer abandonada” (p.76); “[...] Constanza no tenia mas dedicaciéon que la rueca, el bordado, la
oracion y los largos paseos. Nadie en su cama [...]” (p. 78).

21



por su excesiva feminidad —como la sensual y sometida Zaida%© o Mafalda, la esposa
del conde de Barcelona Ramén Bérenger I191—:

Constanza hubiera querido que yo aprendiera a bordar, y ella creaba flores de tela [...]. Tu reina
jamaés se ha perfumado como Zaida, o como la misma Mafalda, con esencias traidas de Oriente
[...]. El perfume de Urraca ha sido siempre el sudor y sus afeites de polvo levantado por los
cascos de los caballos.

Yo, monje, también fui guerrero como esos hombres de Yushuf ben Tashin que te hacen

persignarte, yo, como ellos, apenas desmonté del caballo, y mis ropas olian siempre a polvo y a
sudor y no a ungiientos perfumados92.

El proposito de estas afirmaciones es anular la imagen de una mujer como simple
mediadora, incapaz de gobernar sola un imperio, representaciones que la novelista
pone en boca del obispo Gelmirez:

Una mujer es s6lo mediadora, pensaba el Obispo y yo le dejaba creer, porque yo también habia
entendido que sélo con su ayuda podria retener lo que era mio9s.

La autora dedica incluso un capitulo entero a una reflexion sobre la guerra:

La guerra. ¢Por qué iba yo a odiarla? Vivi en ella, igual que Zaida vivié entre poetas y
danzarinas94,

e insiste también en su gusto por las negociaciones politicas:

[...] pude pactar y enganar a los hermandifios cuando fue necesario; yo como ellos falsa y capaz
de traicion, como los Alfonsos y los Giraldos9s.

Presta a la reina decisiones personales y fuertes, como la de aceptar el matrimonio
con Alfonso I de Aragdn por ver el interés de esa union:

[...] me dijo [habla de su padre el rey Alfonso VI] que pensaba que yo, por ser mujer, no podria
sostener el Imperio%.

9 Urraca, p.27: “sumisa siempre como un perro, con aquellos ojos grandes, hiimedos, ojos de vaca
mansa donde no cabia la rebeldia”; “sentada a los pies de mi padre, tocaba el latid y cantaba baladas,
siempre repetidas [...]. Nunca vistié toga de lana, no, Roberto, sino tanicas que dejaban al aire sus
tobillos, recubiertos de ajorcas, y babuchas de cuero trabajado con hilo de oro y aquellos velos que so6lo
podia arrancar mi padre” (p. 28); “rendia a mi padre un vasallaje que era mas propio de una esclava
que de una reina” (p. 29).

91 Urraca, p. 125.

92 Urraca, p. 131 et 33.

93 Urraca, p. 26.

94 Urraca, p. 120; otros ejemplos: “yo era agil y sabia manejar la espada”, “Urraca marimacho” (p. 17);
“Una mujer, decia mi padre, nunca debe cambiar los cendales de seda por el metal de la malla. Y, no
obstante, no son las sedas lo que echo de menos, sino la dureza fria de la loriga sobre mi piel,
cifiiéndome el pecho y las caderas: la espada al cinto de hoja firme y doble filo, la espada que aprendi a
manejar en aquellos torneos, quebrantando tablados, midiendo mi agilidad y mi fuerza... Y extrafia
esta nostalgia, porque nunca amé la guerra. O tal vez si. Los juglares mezclan sus canciones obscenas
con retahilas en las que aparezco ante mi pueblo como la mujer virago; soy para ellos la que nunca
descendio del caballo, la que disfrutaba con el roce de las armas, la que saboreaba el rojo de la sangre.
Ellos me acusan de haber sido causa de su ruina durante casi veinte afios... La guerra. Raimundo de
Borgonia la amaba, como la am6 mi padre y la busc6 Alfonso. ¢La echo de menos yo?” (p. 119).

95 Urraca, p. 165. Véanse también los capitulos XI (p. 91-97) y XVII (p. 155-166) donde se ilustran las
habilidades politicas de la reina.

22



[...] lo que mi padre pedia no era tan disparatado, ya que me servia para neutralizar a Gelmirez,
al de Traba, y a Bernardo de Salvatat.

En numerosas ocasiones, Urraca expone también su estrategia politica. A modo de
ejemplo, véase el pasaje en que admite haber manipulado al conde Pedro Froilaz
durante la toma de la fortaleza de Castrello:

Froilaz era incapaz de atribuir més voluntad de mando a una mujer que la precisa para dirigir
una hacienda o controlar las labores de la granja [...]. Engané a don Pedro para quitarle mi hijo.
[...] Por sorpresa y traiciébn porque, monje, yo menti a don Pedro y le hice acudir a aquella
ratonera con el Gnico propdsito de arrebatarle mi hijo9”.

Lo que la reina denuncia aqui como traicion se erige pues en auténtica tactica para
alejar al infante Alfonso del poder del conde de Traba y de los nobles gallegos. El
comentario del monje Roberto, quien recoge la confesion de la reina, subraya esta
actitud, en una féormula que permite asociar la condicion femenina y la aptitud a
gobernar: “[...] me concede con sus palabras esa dignidad que me atribuye en tanto
que mujer y reina”98. Por eso se construye el retrato de Urraca por oposicion a las
otras mujeres de la novela, clamando asi la superioridad de la reina: “Yo no quise ser
Zaida”, “Elegi ser reina y no cabian Zaidas dentro de mi piel” afirma9%. Urraca se
atribuye también la imagen de un ser andrégino:

El mercurio pasivo se une con el azufre que da la fuerza gracias a la sal poderosa y nace el
androégino purificado que supone la unién de los contrarios. Yo, Urraca, emperatriz, mujer y
hombre. [...].

Yo seré ese Androgino, ya que no de cuerpo, si en espiritu y voluntadteo,

Estrategias discursivas para una recuperacion politica

Ademas, la reivindicacion feminista de Lourdes Ortiz toma un camino distinto del
que sigue Angeles de Irisarri. Asi es como en la novela Urraca, que se asemeja a una
confesion, las acusaciones de incesto y la amenaza que hacen pesar sobre la reina los
vinculos de consanguinidad entre Urraca y Alfonso el Batallador son borradas a favor
de la preservacion del proyecto politico imperial. Si la novela insiste en varios
momentos en la orientacion sexual del Batalladori©! y en las desavenencias de la
pareja, la reina asume esos rumores para restarles importancia y al contrario,
confortar su posiciéon:

‘Un rey déspota, un rey maricéon que maltraté a su mujer.’ Esa seria, Roberto, la versiéon que me
devolveria tu devocion, la que me interesa fomentar en mi pueblo. Yo, Urraca, golpeada,
despreciada, insultada por ese caballero-cruzado que tenia debilidad por los jovencitos. Y quiza
fuera asi, tal vez Alfonso fue ese mal educado sefior de los ejércitos que tratdé con aspereza a una

96 Urraca, p. 39y 40.

97 Urraca, p. 71.

98 Loc. cit.

99 Urraca, p. 171: “Elegi ser reina y no cabian Zaidas dentro de mi piel, porque yo no podria ni sabia ser
Zaida sumisa, reposo del guerrero, cojin dorado donde reposar la cabeza, ya que yo, por mi parte tenia
la mia que en ningtin momento dejaba de funcionar”.

100 Urraca, p- 151.

o1 Urraca, p. 41: “Todos lo sabian: el de Aragon aborrecia a las mujeres y sentia debilidad por los
jovencitos”,

23



joven viuda. Pero, aunque fuera verdad, todo eso no tuvo ninguna influencia en mi historia, o por lo
menos no afectd directamente aquello que a mi y a Alfonso nos preocupaba: el Imperiozoz,

Lourdes Ortiz evoca incluso una comparacion entre la acusacion de union
consanguinea y el recuerdo de la relacién incestuosa atribuida por la tradiciéon a
Alfonso VI y a su hermana Urraca, que condujo a la muerte del rey Sancho. Esta
evocacion, acentuada por la semejanza de los nombres, permite atenuar la falta de los
jovenes esposos y de Urraca en particular, pues no hay nada peor que un incesto y un
asesinato. El razonamiento es asumido por la propia Urraca, quien declara:

También incesto el nuestro, monje, o por lo menos ése fue el argumento que blandieron todos
los que pretendieron anular mi matrimonio. Yo, Urraca, estaré ahora por las plazas en la boca de
los nifios, igual que mi padre y mi tia flotaban en la rueda y en los cantares de ciego. Pero mi
historia es menos excitante que la suya”103,

Ademas, se sirve de este recuerdo de la relaciéon de su tia Urraca con su padre
Alfonso VI para insistir en el poder politico de la mujer: “Erase una infanta que se
enamord de su hermano, y le incit6é para que todos los reinos fueran suyos”:04,

La muerte de Urraca participa también de la rehabilitacién del personaje. Angeles
de Irisarri, siguiendo la estrategia adoptada en toda la novela, encarga a su narradora
el negar rotundamente las tradiciones que circularon desde la Edad Media,
atribuyéndolas a las “malas lenguas” y de narrar largamente de Urraca:

[...] las demencias que circularon por el reino sobre la muerte de la reina [...]. Que habia muerto
de parto, del tercer hijo que paria de Pedro de Lara, en el castillo de Saldaha, cuando habia
cumplido los cuarenta y nueve anos. [...] Y lo peor de toda aquella purriela: que habia reventado
cuando atravesaba una de las puertas de San Isidoro con el halda llena de los tesoros de aquella
santa iglesia [...]10s.

La desaparicion de la reina no viene contada en Urraca de Lourdes Ortiz, pues
solo se sugiere que la reina prepara su suicidio. Dicha eleccion, ademéas de ahondar
en el fuerte caracter de Urraca, permite sin embargo jugar con la tradicién anterior,
pues esta muerte puede ser interpretada como un pecado contra los mandamientos
de la Iglesia.

De lo que conviene contar: reflexion metahistdérica y
metaliteraria

Mas alla del relato justificador de la vida de la reina Urraca, las novelas de Lourdes
Ortiz y Angeles de Irisarri comparten también una reflexion sobre la escritura del
pasado y sobre la ficcionalizacion de la historia. Ambas autoras lo declaran,
personalmente o en boca de su protagonista. Angeles de Irisarri, ademas de entregar

102 Urraca, p. 73.

103 Urraca, p. 47.

104 De hecho, el ejemplo de Urraca de Zamora es también valorado por la infanta Sancha bajo la pluma
de Angeles de Irisarri, por ser aquella una mujer “varonil”; el personaje de Sancha la designa como
“reina de Zamora”, y afiade que “supo llevar sus negocios mejor que ella [= Urraca I2], dejando a su
fallecimiento muy buena memoria”, La reina Urraca, p. 206.

105 La reina Urraca, p. 260.

24



al lector un arbol genealdgico de la reina y diversas opiniones de historiadores acerca
de su reinado para afianzar su relato, cierra la novela con una “Nota” en la que
explica haber querido contrastar una cronica escrita por parte de la soberana con la
Historia compostelana, “para tener otra opinion de aquellos alborotados tiempos y
de aquella mujer, y reina, que tan amargo lo tuvo”; y anade: “Como desgraciadamente
no ha sido asi, me animé a escribirla yo”1°6, Como ya fue dicho, la autora delega esta
responsabilidad en la infanta Sancha, quien ofrece su vision testimonial de los
acontecimientos, y en varias ocasiones comenta su empresa. La parte epistolar de la
novela —de los 33 capitulos de la obra, 24 se cierran con una carta de Sancha al
obispo Gelmirez'°7— reivindica la voluntad de proponer a la posteridad una historia
“alternativa”, ademas de comentar los acontecimientos relatados en los capitulos
correspondientes. En efecto, Sancha considera que “el registro de la santa iglesia de
Compostela”, bajo la pluma del “Geraldo del demonio”1°8, ofende la memoria de su
madre:

[...] en él se est4d maltratando a la reina Urraca, mi sehora madre, y me doleria harto que
quedara mala memoria de ella.

[...] se mancilla la memoria y hasta la honra de la reina en el escrito.
[...] me vienen gentes y me dicen que figura en tu crénica textualmente: ‘hasta los ciegos y los

barberos saben que mi madre se recocij6 en su tdlamo nupcial’, poniéndolo en boca de mi
hermano don Alfonso9.

De hecho, sus cartas registran a veces las palabras exactas de la Historia
compostelana:

Como puedes admitir que el Geraldo escriba: “El animo de la mujer es débil y rapidamente se
desorbita. Mejor es maldad en hombre que bondad en mujer”o,

y la infanta exige la enmienda de la crénica e incluso su destruccion:

[...] te hablo de mi madre, y lo della es lo que quiero que enmiendes en la crénica.

[...] es hora de terminar con mentiras zafias muy del gusto del vulgo y con cualquier cuento de
liviana correspondencia,

Propone al obispo que se echen ambos textos al fuego!2, un trato que, al parecer,
Gelmirez acepta!!3. La estrategia narrativa adoptada por Angeles de Irisarri pone por
lo tanto el énfasis en su proyecto literario, el de combatir la historia oficial contenida

106 La reina Urraca, p. 263.

107 Son 24 capitulos, pues uno de ellos contiene dos cartas; se trata del capitulo: “El cerco de Penafiel”,
p- 105-118.

108 .a reina Urraca, p. 154.

109 La reina Urraca, p. 20, 41, 117.

1o La reina Urraca, p. 168.

m [a reina Urraca, p. 66, 129.

12 g reina Urraca, p. 232: “Te voy a hacer una propuesta [...] que demos los dos libros al fuego, ta el
tuyo, yo el mio. Aunque lo he de sentir porque he escrito la verdadera historia de mi madre y sefiora,
sin pasion de hija, pues que sé que a veces es asaz impertinente, y llevo muchos afios en este empefio
dedicindole muchas horas, y vista, pues he perdido vista. Pero estoy dispuesta a no dar estos
cuadernos al mundo, con tal ti no des los tuyos. Dejemos a la venerable Urraca descansar en paz”.

13 La reina Urraca, p. 245: “Me dice mi hermano, el rey, que has aceptado de grado mi propuesta de
celebrar vistas y echar tu libro y el mio al fuego. Me huelga tu decision”.

25



en la Historia compostelana y proponer otra vision de los hechos, construida sobre
un testimonio presentado como imparcial.

Lourdes Ortiz, sin declaracion previa y de manera mas sutil quizas, da la palabra
desde el principio a la propia reina para relatar “su” verdad. La novelista rebate la
version supuestamente oficial del reinado de Urraca y cuestiona el objeto mismo del
relato del pasado y la forma que ha de adoptar. Su texto se cierra con un comentario
de un fragmento del relato de la batalla de Uclés por el historiador Ibn Saraf que la
reina erige en modelo:

Asi contaba Ibn Saraf, visir y secretario, la victoria que ellos obtuvieron en Uclés [...]:
‘Amanecimos el dia 14 de Savwal y rodeamos la ciudad como rodea el circulo la esfera y como el
utero materno envuelve al feto... Nos arrimamos a ella con lanzas y la agitamos como se agita la
rama con la fuerza del viento, hasta romper su sello y morderle los tobillos y Dios se apresuro
con su auxilio y el cerco del mal rode6 sus casas y los aniquild, como aniquila la basura [...]". De
este modo quisiera yo, Roberto, que t completaras mi croénica, introduciendo la metéfora,
jugando con las palabras. Una derrota puede ser gloriosa si se sabe emplear el adjetivo
adecuado, si se comunica la accién, gracias al sucederse ritmado de los verbos. Escucha,
Roberto, observa qué bien suena: ‘entonces se entremezclaron las lanzas de uno y otro bando y
se oscurecio la noche; se agarraron entre si los de a caballo y se quebraron las lanzas entre nubes
de polvo y se hizo estrecho el campo para los grandes ejércitos [...]'114.

Muchas son las vacilaciones de Urraca en cuanto a lo que debe contar entre la
declaracion liminar de la protagonista’s y el legado final en que el monje Roberto es
designado como el continuador de la crénica:

TG serds mi cronista y mi pintor, porque hay atn muchas historias por inventar, muchas
batallas, como aquélla, por ejemplo, en que permiti que las tropas de Gelmirez se adelantaran y
retuve al Obispo conmigo para después hacerle prisionero, o aquella otra cuando mantuve a mi
esposo sitiado durante tres dias en el castillo de Pefiafiel, o aquella en que acorralé a las huestes
de Teresa junto a las aguas de rio Mifo. [...] T seras mi exegeta y mi cantor, el Ben Hayyan que
pronuncie mis loas, porque esto que he redactado no se parece a una créonica. Tt la escribiras
para miy en ella no ha de haber vacilaciones?6.

En el papel que le asigna la autora, Urraca es consciente que la historia de un
reinado ha de recoger las batallas y las actuaciones reales, para construir un discurso
de alabanza'7 —“Una croénica debe ser elegia, canto, glosa triunfal”8, escribe—, pero
desea al mismo tiempo dejar constancia de verdades méas personales, aquellas que
permiten comprender y juzgar los hechos:

[...] esto nunca llegaré a contartelo, porque estos lamentos son impropios de una crénica.

Podria hablarte [...] de la ambicién de mi hermana que se manifestd entonces, de sus mentiras,
de su afan por figurar; podria contar como qued6 defraudada cuando yo esta vez unida a

14 Urraca, p. 179.

us5 Urraca, p. 10: “Una reina necesita un cronista [...] y yo aqui, encerrada en este monasterio, en este
afio 1123, voy a convertirme en este cronista”.

u6 Urraca, p. 177.

u7 Urraca, p.73: “[...] yo sé, que mi cronica debe ser contenida, respetuosa y atenerse tan sblo a
sucesos y batallas”; “A las cronicas, monje, no les conciernen los humores o los abrazos, sino s6lo los
hechos y las batallas” (p. 177).

u8 Urraca, p. 89.

26



Alfonso le tendi una ingenua trampa, en la que cayé como una nifia sin experiencia, quedando
acorralada en la ciudad de Sahagun [...]. Pero eso son s6lo anécdotas [...]19.

Narrar la intimidad de la reina tiene por lo tanto su papel en este proceso
subversivo, y asi se define el relato de Urraca:

Me canso. Cada vez que la historia requiere un orden, una cronologia, unos hechos, la pluma
pesa y siento la nulidad de mi tarea. No son batallas lo que quiero contarizo,

Esta desviacion cuestiona, como en el caso del discurso de la infanta Sancha en La
reina Urraca, la veracidad y la credibilidad del discurso historico, pues en varios
momentos de su relato, la protagonista-narradora confiesa “inventar”21,

El cuestionamiento sobre el valor de los relatos historicos se concreta, por ejemplo,
en el retrato del Cid, presentado por Urraca de manera extremadamente negativa, en
contra de la tradicion y valiéndose de ella:

Mi padre vivié rodeado de buenos guerreros. Hombres como Alvar Hafiez, a los que debia gran
parte de sus éxitos en las fronteras. Pero Alvar Hafiez nunca pretendi6 ser més que un soldado,
no intentd aplicar la Ley por su cuenta y mucho menos instaurarla. No fue, como Rodrigo Diaz,
un mercenario sin escripulos, dispuesto siempre a valerse de la justicia y la palabra divina para
aumentar sus bienes y para compensar la frustracion que le producia el estar alejado de la corte.
Rodrigo era un guerrero sin espiritu, de esos que provocan desdicha y tirania; un soldado
metido a gobernante. Monje, si estuvieras aqui conmigo cerrarias los ojos, desmintiéndome,
porque supongo que tG también prefieres rescatar a Rodrigo. Probablemente tG también le
admiras; sera para ti un incansable luchador, el guerrero que tt no puedes ser, el que se atrevi6
a pedir cuentas, el que eligio6 el destierro. Héroe para ti también como lo es para mi pueblo. [...]
¢Verdad que es asi como lo prefieres?: generoso, leal, desprendido, valiente; caballero sin tacha,
gran sefior en sus tierras, injustamente desplazado por un rey fratricida y venal22,

Algo parecido ocurre con la evocacion de la toma de Toledo en 1085 que, segiin
Urraca, no fue tan gloriosa como lo recuerda la historiografia, pues fue el resultado de
una traicion'23. Insiste con esto en la imposibilidad de contar el pasado de manera
objetiva y de obtener una cronica fidedigna. De hecho, la narradora expresa los
limites de su empresa: sabe que no podra entregar la crénica que desea escribir —“me
doy cuenta de que las cronicas son siempre incompletas, mentirosas”24—, y que la
escritura disuelve y empobrece los hechos. Comenta:

19 Urraca, p. 103 y 105; ver también: “Pero no puedo distraerme; no es eso lo que debo contar. Una
cronica no debe detenerse en sentimientos y en personajes secundarios” (p. 43); “[...] no voy a narrar
la risa a destiempo de don Pedro, su carcajada de gozador, sus mejillas rojas, ni te voy a hablar de la
ternura de Gémez Gonzalez, de su fidelidad, de su delicadeza. Esos, monje, no son temas para una
cronica” (p. 42); “Pero en una crdnica no caben mis despertares con las mejillas rojas, mis cabellos
revueltos, la mezcla de mi agradecimiento y deseo con que me arrimaba a Alfonso en aquellos dias.
Hay otras logicas més alld y por encima de los sentimientos, una légica implacable que mueve al
soberano y le conduce a preparar pécimas, a pagar esbirros, a despejar el camino...” (p. 170).

120 Urraca, p. 69.

21 Urraca, p. 11: “Quizas invento”; “Y ahora estoy aqui, sola, reinventando mi historia” (p. 44); “[...]
reinvento para ti aquella jornada’ (p. 72).

122 Urraca, p. 121.

123 Urraca, p. 14: “Toledo habia sido traicionada por un jefe sin escrtipulos que fue desde siempre
pelele de mi padre”.

124 Urraca, p. 61.

27



Cuando voy a comenzar a narrar, los sucesos se disuelven, pierden consistencia. [...] ¢Te das
cuenta? Toda la historia puede reducirse a unas lineas. Lo otro: las pasiones, la envidia, el deseo,
se empobrece cuando se convierte en letra12s.

El vaivén continuo que la narradora establece entre el modelo de la historiografia
tradicional y sus propias opciones toma cuerpo en el capitulo XVII en una larga
digresion en la que Urraca, profundamente desesperada a causa de su
encarcelamiento, revela abiertamente el sentido que otorga a su empresa:

No hay elixires que garanticen mi supervivencia; sé6lo queda la letra. Y por eso esta escritura que
queria servir de venganza y testimonio es sb6lo ceremonia finebre, donde todos los fantasmas
me prestan compaifiia. [...] So6lo la escritura es redentora, porque, aunque mentirosa,
reconstruye las sonrisas, revive el odio, la mano que sostiene la espada, la que se agarra al sexo y
lo sacude. Todos son gestos, pero ya no escribo para esa historia que debiera reivindicarme;
escribo porque estoy sola y tengo frio26,

En sus abundantes comentarios metaliterarios, Urraca-narradora es por lo tanto
consciente de la falsedad del relato histoérico, pues este transforma la realidad. Frente
a la ausencia de una verdad tnica, apunta la porosidad de los géneros literarios. La
narradora confiesa asi vacilar entre historia y “cuento”, pues su relato convierte a los
actores de la Historia en “mufiecos de feria”, en “marionetas”. Al evocar su
matrimonio con Alfonso I, por ejemplo, imagina hacerlo como si fuera un cuento:

Quizas me me he equivocado y debiera haberme limitado a contar un apélogo, un cuento, donde
las marionetas adquieran movimientos, gestos. Veras, Roberto. Erase una reina que quiso casar
con el monarca del pais vecino. Ella era viuda y todavia joven; él un buen mozo de treinta y seis
anos. ¢Te divierte mas asi?,

y concluye diciendo: “Los cuentos y la realidad, Roberto, en ocasiones se
confunden”27,

Estas reflexiones que Lourdes Ortiz pone en boca de Urraca revelan que la
novelista cuestiona el discurso historico medieval oficial: “no hay una sola verdad,
Roberto, sino muchas verdades”28, escribe Urraca. Revelan también que la autora
explora la manipulaciéon ideoldégica de la historia. Lo hace con la vision del Cid,
adulado por el régimen franquista que Lourdes Ortiz combati6é en la clandestinidad
entre 1962 y 1968 como miembro del partido comunista, y con una vision personal de
lo que fuera el reinado de Urraca. Su novela denuncia esta manipulacion, valorando
el poder de la escritura de ficcion. La propia narradora, retomando palabras que le
dijera Cidellus, el médico judio de su padre, declara: “El verdadero dominio, Urraca
no se ejerce sobre los hombres, sino sobre las letras”29.

Conclusion
El recorrido por las dos novelas contemporaneas contempladas permite ver como

los relatos de hoy dialogan con los relatos de ayer en la representacion de la primera
reina que conoci6 la peninsula Ibérica, Urraca I2 de Le6n y Castilla. La condena de la

125 Urraca, p. 103-104.
126 Urraca, p. 155

127 Urraca, p. 62.

128 Urraca, p. 61y 171.
129 Urraca, p. 144.

28



actuacion politica y de la conducta sexual de la reina que impera en las crénicas de los
siglos XII y XIII, y que se transmite a la historiografia de los siglos siguientes, deja
paso a la rehabilitacion de la figura real en las obras contemporaneas —e incluso se
pone a su servicio, como se ha intentado mostrar—. Al rechazar y negar rotundamente
la visién transmitida por los textos antiguos —estrategia adoptada por Angeles de
Irisarri en La reina Urraca, que ofrece un relato “alternativo” del reinado de Urraca—
o al asumir las criticas, incluso las mas virulentas, para volverlas a favor de la reina —
que es la estrategia discursiva de Lourdes Ortiz con su novela Urraca que rescata la
voz de la propia reina—, las novelistas contemporaneas proponen a los lectores una
reflexion sobre la escritura de la historia. Ambas novelas, por su construccion, por el
universo que elaboran en contra del discurso clerical y mis6gino medieval —aunque
no exento de topicos o estereotipos—, por la valoracién de la actuacion y de la voz
femeninas, militan por el reconocimiento del papel que desempeii6 la reina Urraca en
el tablero politico del siglo XII y, méas all4, por el reconocimiento del papel de las
mujeres medievales. El proposito de las novelistas, al ser reparador, es
fundamentalmente militante y politico. Quizas lo sea con mas fuerza en la novela
Urraca de 1982, por el contexto mismo de publicacion de la obra. Como escritora,
Lourdes Ortiz es consciente de que la novela no puede sustituir a la historia, ni
suplantarla, pero si —y se citan aqui sus propias palabras—:

[...] contar el pasado desde el presente, o mas bien [utilizarlo] como materia de ficcién, pero no
sblo para indagar en ese pasado [...] sino sobre el presentetso,

130 L., ORTIZ, “La pereza del critico: historia-ficcion”, art. cit., p. 17-29, p. 27.

29



Bibliografia

ALONSO, Amado, Ensayo sobre la novela histérica. El modernismo en “La gloria de
don Ramiro”, Madrid, Gredos, 1984.

ARREDONDO, Soledad, “Chambres de dames y mujeres medievales: Jimena, Urraca,
Agnes Sorel, Juana”, Mil Seiscientos Dieciséis, Anuario 2006, vol. XII, p. 247-260.

BOBES NAVES, Mz del Carmen, “Novela historica femenina”, _in Jos¢é ROMERA
CASTILLO, Francisco GUTIERREZ CARBAJO y Mario GARCIA-PAGE (eds.), La
novela historica a finales del siglo XX, Madrid, Visor Libros, 1996, p. 39-54.

CABELLO, Matilde, Wallada, La tlltima luna, Cérdoba, Ahora, 2000.

CIPLIJAUSKAITE, Biruté, La novela femenina contemporanea (1970-1985). Hacia
una tipologia de la narracién en primera persona, Barcelona, Anthropos, 1988.

CORRAL, José Luis, “Olvido y reivindicacion en historia medieval: la biografia”,
Revista de historia, 5, 2002, p. 19-37.

Chronica Adefonsi imperatoris, Antonio MAYA SANCHEZ (ed.), Turnhout, Brepols,
Corpus Christianorum Continutio mediaeualis, LXXI, Chronica hispana saeculi
XII, Pars I, 1990.

Croénicas anonimas de Sahagiin, Antonio UBIETO ARTETA (ed.), Zaragoza, Anubar,
1987.

DUMALL PUERTOLAS, David, La condesa Dofia Sancha. La dama de piedra,
Cuarte de Huerva, Delsan, 2010.

ENA BORDONADA, Angela, “Historia, cultura y actualidad testimonial en la obra de
Lourdes Ortiz”, in Julio ESCRIBANO HERNANDEZ, Jer6nimo HERRERA
NAVARRO, Javier HUERTA CALVO, Emilio PERAL VEGA y Héctor URZAIZ
TORTAJADA (eds.), Paso honroso. Homenaje al profesor Amancio Labandeira,
Madrid, Fundacion universitaria espafola, 2010, p. 417-434.

ENCINAR, Angeles, “Urraca: Una recreacion actual de la historia”, Letras
Femeninas, vol. 20 (1/2), (PRIMAVERA-OTONO 1994), p. 87-99.

FALQUE, Emma, “Chronicon Compostellanum”, Habis, 14, 1983, p. 73-83.

FERNANDEZ GONZALEZ, Angel Raimundo, “Dofia Urraca de Castilla en la
literatura espafiola de los siglos XIX y XX”, in Ignacio ARRELLANO y Carlos
MATA INDURAIN (coords.), Congreso internacional sobre la novela histérica
(Homenaje a Navarro Villoslada), Principe de Viana, LVII, 1996, p. 131-139.

FERREIRA, Maria do Rosario, “La mere d’Adam: Femmes et pouvoir dans
I'historiographie hispanique médiévale”, in Sylvia LURAGHI (ed.), Il Mondo alla

30



Rovescia: Il potere delle donne visto dagli uomini, Milano, Franco Angeli, 2009,
p- 53-63. URL:
http://seminariomedieval.com/guarecer/smo809/La%20M%E8re%20d%27Ada
m.

—, “Urraca e Teresa: O Paradigma Perdido”, in Esther CORRAL (ed.), In marsupiis
peregrinorum. Circulacién de textos e imaxes arredor do Camifio de Santiago na
Idade Media, Florencia Galluzzo, 2010, p. 201-214 (version actualizada en linea,
URL:
http://seminariomedieval.com/guarecer/UrracaeTeresaMarsupioGuarecer%5B1%
5D.pdf.

—, “Urraca of Leon-Castile and Teresa of Portugal: the Iberian paradigm of feminine
power revisited by thirteenth and fourteenth century historiography”, in Maria do
Rosario FERREIRA, Ana Sofia LARANJINHA y José Carlos Ribeiro
MIRANDA (coords.), Seminario Medieval 2009-2011, Porto, Estratégias Criativas,
2011 (URL:
http://www.seminariomedieval.com/guarecer/smo911/9%20Ferreira,%20Urraca
$%20(pp.%20229-253).pdf), p. 229-253.

FUENTE, Ma Jesus, Reinas medievales en los reinos hispanicos, Madrid, La Esfera
de los libros, 2003.

—, “¢Reina la reina? Mujeres en la cispide del poder en los reinos hispanicos de la
Edad Media (siglos V1-XI1ll)”, Espacio, Tiempo y Forma, Serie III, H. Medieval,
t. 16, 2003, p. 53-71.

GARCIA, Charles, “Le pouvoir d’'une reine”, e-Spania [En linea], 1 | juin 2006, URL:
http://journals.openedition.org/e-spania/319; DOI: 10.4000/e-spania.319.

—, “La ligne brisée, ou I'image de la malédiction du pouvoir royal a Leén au Moyen
Age”, e-Spania [En linea], 3 | junio 2007, URL: http://journals.openedition.org/e-
spania/375; DOI: 10.4000/e-spania.375.

—, y REGLERO DE LA FUENTE, Carlos Manuel (dirs.), Escritura y reescritura de
una cronica mondstica hispanica: la Primera Cronica anénima de Sahagun, e-
Spania [En linea], 19 | octubre 2014, URL: https://journals.openedition.org/e-
spania/23810.

GOMEZ, Amalia, Urraca, sefiora de Zamora, Cérdoba, Editorial Almuzara, 2007.

GOMEZ REDONDO, Fernando, “La narrativa de tematica medieval: tipologia de
modelos textuales”, in Jos¢é JURADO MORALES (coord.), Reflexiones sobre la
novela historica, Cadiz, Universidad de Cadiz, 2006, p. 319-350.

GOMEZ RUFO, Antonio, “La novela histérica como pretexto y como compromiso” in
Antonio JURADO MORALES (coord.), Reflexiones sobre la novela histérica,
Cadiz, Universidad de Cadiz, 2006, p. 51-65.

GORDO MOLINA, Angel G., “Conflicto de mujer, de reina y de mito histérico.
Urraca I de Ledn en primera y tercera persona”, Estudios de Historia de Espana,
vol. 17, issue 1, 2015, p. 1-20.

—, y MELO CARRASCO, Diego, La reina Urraca I (1109-1126). La practica del
concepto de imperium legionense en la primera mitad del siglo XII, Gijon,
Ediciones Trea, 2018.

31


http://seminariomedieval.com/guarecer/sm0809/La%20M%E8re%20d%27Adam
http://seminariomedieval.com/guarecer/sm0809/La%20M%E8re%20d%27Adam
http://seminariomedieval.com/guarecer/Urraca_e_Teresa_Marsupio_Guarecer%5B1%5D.pdf
http://seminariomedieval.com/guarecer/Urraca_e_Teresa_Marsupio_Guarecer%5B1%5D.pdf
http://www.seminariomedieval.com/guarecer/sm0911/9%20Ferreira,%20Urracas%20(pp.%20229-253).pdf
http://www.seminariomedieval.com/guarecer/sm0911/9%20Ferreira,%20Urracas%20(pp.%20229-253).pdf
http://journals.openedition.org/e-spania/319
http://journals.openedition.org/e-spania/375
http://journals.openedition.org/e-spania/375
https://journals.openedition.org/e-spania/23810
https://journals.openedition.org/e-spania/23810

HENSENLER, Christine, “The art of seduction: Urraca by Lourdes Ortiz”, in
Christine HENSENLER, Contemporary spanish women’s narrative and the
publishing industry, Chicago, University of Illinois Press, 2003, p. 42-57.

HUERTAS MORALES, Antonio, La Edad Media contemporanea. Estudio de la
novela espaniola de tématica medieval, Vigo, Academia del Hispanismo, 2014.

IRISARRI, Angeles de Doia Toda, reina de Navarra, Pamplona, Mintzoa, 1991,
(reeditada como El vigje de la reina, Barcelona, Ediciones Salamandra, 1997.
—, La reina Urraca, Madrid, Ediciones Temas de hoy, 2000.

JANZON, Anjouli, “Urraca: un ejemplo de metaficcion historiografica”, in José
ROMERA CASTILLO, Francisco GUTIERREZ CARBAJO y Mario GARCIA-
PAGE (eds.), La novela histérica a finales del siglo XX, Madrid, Visor Libros,

1996, p. 265-273.

JUAN DE OSMA, Chronica regum Castellae, Luis CHARLO BREA (ed.), Turnhout,
Brepols, Corpus christianorum Continuatio mediaeualis, LXXIII, 1997; traduccion
del texto por Luis CHARLO BREA (ed y trad.), Crénica latina de los reyes de
Castilla, Madrid, Akal, 1999.

JULIA, Mercedes, “Valores femeninos en el canon histérico: Urraca de Lourdes
Ortiz”, in Las ruinas del pasado. Aproximaciones a la novela histérica
posmoderna, Madrid, Ediciones de la Torre, 2006, p. 103-125.

JURADO MORALES, Antonio (coord.), Reflexiones sobre la novela historica, Cadiz,
Universidad de Cadiz, 2006.

LASADA, Magdalena, Wallada, la Omeya, Madrid, Martinez Roca, 2003.
—, Dona Jimena, Madrid, Temas de Hoy, 2006.

LOPEZ LOPEZ, Carmen Maria, “Mucho méis que una crénica: intimismo y
subjetividad femenina en ‘Urraca’ de Lourdes Ortiz”, Gibralfaro.uma.es, 96, abril-
junio 2016, URL: http://www.gibralfaro.uma.es/criticalit/pag2003.htm.

LOPEZ VILLARQUIDE, Maria, La catedratica, Madrid, Espasa, 2018.

LORENZO ARRIBAS, Josemi, “Discurso literario versus relato historiografico:
Urraca de Lourdes Ortiz”, Arenal. Revista de historia de las mujeres, 11 (1),
enero-junio 2004, p. 5-28.

LUCAS DE TUY, Chronicon Mundi, Emma FALQUE REY (ed.), Turnhout, Brepols,
Corpus Christianorum Continuatio Mediaeualis, LXXIV,2003; traduccion del texto
por Julio PUYOL, Cronica de Espana por Lucas, obispo de Tuy. Primera edicion
del texto romanceado, conforme a un coédice de la Academia, Madrid, Real
Academia de la Historia, 1926.

MAOUELAININ, Safiya, “El poder del discurso y discursos del poder en Urraca de
Lourdes Ortiz”, Hispania, vol. 99, issue 3, sep. 2016, p. 483-491.

MARQUEZ DE LA PLAZA, Vicenta, La Valida, Sevilla, Algaida Editores S. A., 2012.

32


http://www.gibralfaro.uma.es/criticalit/pag_2003.htm

MARTIN, Salustiano, “La enunciacién autobiografica en Urraca (voz narrativa y
seudo-narratario)”, Espana contemporanea, XIII (2), 2000, p. 23-38.

MOLINARO, Nina L., “Resistance, gender and the mediation of History in Pizarnik’s
La condesa sangrienta and Ortiz’s Urraca”, Letras femeninas, XIX (1-2), 1993,

p. 45-54.

NAVARRO SALAZAR, MaTeresa, “Mujer e identidad en la narrativa historica
femenina” in José JURADO MORALES (coord.), Reflexiones sobre la novela
historica, Cadiz, Universidad de Cadiz, 2006, p. 191-218.

NIEVA DE LA PAZ, Pilar, “La reinterpretacion transgresora de la Historia: Urraca,
de Lourdes Ortiz”, in Narradoras espaiiolas en la transicién politica, Madrid, Ed.
Fundamentos, 2004, p. 398-409.

ORTIZ, Lourdes, “La pereza del critico: historia-ficcion”, in José JURADO
MORALES (coord.), Reflexiones sobre la novela historica, Cadiz, Universidad de
Cadiz, 2006, p. 17-29.

PALLARES MENDEZ, M2 Carmen y PORTELA SILVA, Ermelindo, La reina Urraca,
Donostia-San Sebastian, Nerea, 2006.

—, “La Reina Urraca y el Obispo Gelmirez. Nabot contra Jezabel”, in Luis Adao DA
FONSECA, Luis Carlos AMARAL y M2 Fernanda Ferreira SANTOS (coords.), Os
reinos ibérios na Idade Média: libro de homenagem ao profesor doutor
Humberto Carlos Baquero Moreno, vol. 2, Oporto, Livraria Civilizacao Editora,
2003, p. 957-962.

REILLY, Bernard F., The kingdom of Ledn-Castilla under queen Urraca (1109-1126),
Princeton, Princeton University Press, 1982.

RODRIGO JIMENEZ DE RADA, De rebus Hispaniae, Juan FERNANDEZ
VALVERDE (ed.), Turnhout, Brepols, Corpus Christianorum Continuatio
Mediaeualis, LXXII, 1987; traduccién del texto por Juan FERNANDEZ
VALVERDE (ed. y trad.), Historia de los hechos de Espafia, Madrid, Alianza
editorial, 1989.

SANCHEZ-PACHECO, Felicidad, Urraca reina (La Castellana), Cuenca, Alderaban,
2013.

SANCHEZ, Antonio, “Re-discovering History in Lourdes Ortiz’s Urraca”, Bulletin of
hispanic studies, 84, 2007, p. 179-195.

TALBOT, Lynn, “Lourdes Ortiz’s Urraca: A re-vision/Revision of History”, Romance
Quarterly, 38, 1991, p. 437-448.

URIBE-SANCHEZ, Antonio, “Una crénica medieval moderna: Urraca de Lourdes
Ortiz”, Analecta Malacitana, XVIII (2), 1995, p. 319-344.

VIDAL, César, Yo, Isabel la Catdlica, Barcelona, Belacqua, 2002.

33



VILLEGAS, Carmen, “Cuerpo, palabra y autodescubrimiento en Urraca, de Lourdes
Ortiz”, Bulletin of Hispanic Studies, volume 74, issue 3, 1997, p. 307-315.

YANKO, Aroni, Isabel la Catélica. Confesion de una reina, Barcelona, Belacqua,
2005.

34



