
 
 

1 

 
 
 

Numéro 8 (2) décembre 2020 
_____________________________________________________ 

 
El franquismo en la novela gráfica (2000-2020) 

_____________________________________________________ 
 

Cómic y sociedad: El Violeta y la represión de la homosexuali-
dad 

 
Michel MATLY 

Université Clermont Auvergne (Centre de Recherches 
sur les Littératures et la Sociopoétique, CELIS) 

 
 
Resumen 
La novela gráfica española El Violeta, publicada en 2018, trata de la deportación de 
los homosexuales durante la dictadura franquista. Unos años antes, otro álbum ita-
liano, In Italia sono tutti maschi (2008), y otro francés, Triangle rose (2011), mos-
traban la deportación de los homosexuales por el fascismo y el nazismo. La represión 
de la homosexualidad es un tema que el cómic aborda desde hace poco y su trata-
miento coincide con el despertar del interés de la investigación científica por el tema. 
Este artículo tiene como propósito situar la represión de la homosexualidad a la vez 
en su estudio por las ciencias sociales y en su presentación ficcional dibujada. Se 
muestra que, lejos de ser anecdótico y superficial, su tratamiento por el cómic consti-
tuye una importante contribución para la reflexión. 
 
Résumé 
L’album espagnol de bande dessinée El Violeta, paru en 2018, traite de la déporta-
tion des homosexuels sous la dictature franquiste, tout comme quelques années au-
paravant un album italien, In Italia sono tutti maschi (2008), et un autre français, 
Triangle rose (2011), montraient la déportation des homosexuels sous le fascisme et 
le nazisme. La répression de l’homosexualité n’est un sujet que récemment abordé et 
son traitement par la bande dessinée intervient justement au moment où la re-
cherche scientifique commence à s’y intéresser. Cet article vise à replacer le thème à 
la fois dans son étude par les sciences sociales et sa présentation fictionnelle dessi-
née, et montre que, loin d’être anecdotique et superficiel, son traitement par la 
bande dessinée constitue un apport important à la réflexion. 
 
Palabras clave: El Violeta, homosexuales, In Italia sono tutti maschi, Triangle rose, 
dictadura franquista, represión 
 



 2 

Mots-clés : El Violeta, homosexuels, In Italia sono tutti maschi, Triangle rose, dicta-
ture franquiste, répression 
 
Plan 

Introducción 

La represión homosexual 

La Iglesia católica 
La ciencia 
La ley 
La policía 
La política 

In Italia sono tutti maschi 

Triangle rose 

El caso de España, homosexualidad y cómic franquista 

La reivindicación homosexual en el cómic español 
El Violeta 

La “pausa kit-kat” 

Bibliografía 

 



 
 

3 

Introducción 

En la España franquista, a los homosexuales se les llamaba violetas, un término 
más bien poético entre otros más insultantes. El Violeta es el título de un cómic espa-
ñol publicado en 2018 que trata de la represión de la homosexualidad durante la dic-
tadura franquista. Si el género nos ha acostumbrado al tratamiento de temas políti-
cos, históricos o sociales, la represión de la homosexualidad es un tema poco abor-
dado por el cómic, al menos hasta estos últimos años. Se publicó en Italia al final de 
los 2000 una primera obra sobre el tema en el periodo fascista, In Italia sono tutti 
maschi1, mientras el universo franco-belga nos da un ejemplo, Triangle rose, apare-
cido, como El Violeta, en esta última década, que trata de la deportación de los homo-
sexuales alemanes. 

Estas obras nos ofrecen diferentes tipos de información, sobre la represión en sí 
misma, sobre la mirada de la sociedad coetánea de los hechos contados por el cómic 
y, por último, sobre la mirada de la sociedad actual sobre la expresión y la represión 
de la homosexualidad, o sea, en este caso, nuestra propia mirada. Cada cómic es a la 
vez un relato de historia y un objeto histórico, y su doble naturaleza aporta elementos 
de análisis a la vez sobre la sociedad descrita en la obra y la sociedad que produce esta 
misma obra. 

La represión de la homosexualidad se ha abordado a veces con urgencia por los de-
fensores de los que la sufrían o en un marco más sosegado de reflexión general sobre 
las relaciones entre historia y sexualidad. Esta represión no se ha convertido en obje-
to de estudio específico hasta comienzos de este siglo, como testimonian las obras 
dirigidas por Louis-Georges Tin2 o Arnaud Boulligny3, que sin duda acompañan la 
relativa reciente inversión de perspectiva de las sociedades occidentales que han pa-
sado de la condena de la homosexualidad a la condena de la homofobia. Si los casos 
de la persecución nazi y la deportación de homosexuales a los campos de exterminio 
son más o menos conocidos por el público, el de la represión franquista es menos co-
nocido y, en este sentido, el álbum El Violeta viene oportunamente a recordárnoslo. 

La represión homosexual 

Sin pretender presentar un panorama completo de la represión de la homosexuali-
dad en Europa, restituiremos primero sus principales actores, hechos y consecuencias 
con el fin de situar el discurso del cómic sobre este tema. Presentaremos luego los dos 
albúmenes italiano y francés, In Italia sono tutti maschi y Triangle rose, mientras 
que El Violeta será situado en el contexto del tratamiento de la homosexualidad por 
el cómic español. 

La idea de tratar de la represión homosexual durante el franquismo (o durante 
otras dictaduras) ha de hacer frente a un doble escollo. El primero es el hecho de que 
situar la represión de la homosexualidad en un régimen aborrecible y particular-
mente represivo puede conducir a desarrollar un discurso algo caricaturesco. Está 

                                                   
1 Sara COLAONE y Luca DE SANTIS (2010), En Italia todos son machos, traducción del italiano de 
Manel Domínguez, Barcelona, Norma, 2011. 
2 Louis-Georges TIN (ed.), Homosexualités : expression / répression, París, Stock, 2000. 
3 Arnaud BOULLIGNY (ed.), Les Homosexuel.le.s en France : du bûcher aux camps de la mort. His-
toire et mémoire d’une répression, París, Tirésias-Michel Reynaud, 2018. 



 4 

claro que la sistematización de la represión por los fascistas o por los nazis tiene una 
dimensión específica y que la institucionalización de esa misma represión durante el 
franquismo la vuelve particularmente visible. Esto no significa que en otros 
regímenes políticos considerados como respetables, el rechazo y la represión de la 
homosexualidad no haya sido menor y que dichos regímenes no hayan encontrado 
hasta fechas recientes herramientas jurídicas y policiales para expresarlo. Buscar en 
el álbum El Violeta una razón adicional para estigmatizar la dictadura franquista o la 
Iglesia católica española es, en este sentido, una tarea de corto recorrido. Como 
máximo, podemos tachar la moral del tiempo de la dictadura como exótica, en teoría 
muy lejos de nuestros valores contemporáneos, pero no tan alejados de aquellos que 
prevalecían en aquella misma época en otros países europeos. 

El segundo escollo, desde una perspectiva histórica más amplia, es el considerar 
que el tratamiento de la homosexualidad, como otros temas relacionados con el géne-
ro y la sexualidad, se inscribe en una evolución positiva y liberatoria de la que nuestra 
época sería la feliz culminación. Autores como Jean-Claude Guillebaud consideran, al 
contrario, que la Historia nos señala una constante regresión en estos temas, y Michel 
Foucault nos invita a preguntarnos sobre nuestra propia sociedad “que desde hace 
más de un siglo se fustiga ruidosamente de su hipocresía, habla profilácticamente de 
su propio silencio, insiste en detallar lo que no se dice, denuncia los poderes que ella 
ejerce y promete liberarse de las leyes que la hacen funcionar”4. O, como dice Guille-
baud: 
 

Consideramos cierto que antes, hombres y mujeres vivieron durante milenios bajo el yugo de la 
esclavitud, a la que nosotros, y solamente nosotros, hemos vencido. Esta tiranía vencida, pen-
samos, era en sí misma el producto desafortunado de la ignorancia antropológica primitiva, de 
la ‘superstición’ religiosa, incluso de un complot indefinidamente perpetuado, en todas las lati-
tudes y en todas las culturas, por algunos poderosos preocupados por mantener a los pueblos en 
la prisión de las prohibiciones5. 

 

El autor subraya que entre 1317 y 1789, o sea, durante cuatro siglos y medio, los 
historiadores han podido identificar apenas cuarenta casos de condena a muerte de 
homosexuales por su condición, de los cuales una buena parte se refieren a actos de 
pedofilia criminal que hubieran sido también severamente castigados hoy. Las socie-
dades tradicionales y aquellas que nos precedieron asociaban severidad de principios 
con una constante moderación de las prácticas, mientras que las nuestras están 
"ebrias de palabras y de licencias teóricas, pero sin indulgencia con la realidad"6. Vi-
vimos ahora en "la convivencia de una permisividad mostrada y una represión puntil-
losa"7. En otras palabras, nunca hasta ahora había habido tantas personas encarcela-
das en el mundo por sus prácticas eróticas. 

Hablar de la represión de la homosexualidad nos hace pensar en aquellos que tra-
dicionalmente son considerados como responsables, la Iglesia, la ciencia, la justicia, 
la policía o la política. Como veremos más abajo, los historiadores nos muestran que 
el catolicismo no deja de lanzar anatemas contra la homosexualidad, que la homo-
sexualidad ha sido una fuente de lamentables errores por parte de la ciencia médica, 
que la justicia y la policía han conjugado sus esfuerzos para reprimirla y que la políti-

                                                   
4 Michel FOUCAULT, Histoire de la sexualité. Tome 1 : La Volonté de savoir, París, Gallimard, 1994 
(traducción nuestra). 
5 Jean-Claude GUILLEBAUD, La Tyrannie du plaisir, París, Seuil, 1998, p. 17 (traducción nuestra). 
6 Ibid., p. 37 (traducción nuestra). 
7 Ibid., p. 38 (traducción nuestra). 



 
 

5 

ca la ha utilizado para manipular la opinión. Pero ¿hace todo ello de estas institu-
ciones y de estos poderes los responsables de la homofobia? 

La Iglesia católica 

Gérard Bach afirma que hoy en Occidente admitimos que una gran parte de la ho-
mofobia es debida a la tradición judeo-cristiana8. 
 

Varios detalles bíblicos [nos dice, sin embargo, Patrick Négrier]9 autorizan al exégeta a afirmar 
el componente homosexual de la personalidad de los apóstoles Juan, Andrés y Judas Iscariote. 
Jesús no podía ignorar este componente homosexual revelelado por los propios textos de los 
cuatro evangelios canónicos. Es, por tanto, con plena conciencia de este componente que Jesús 
integra tres homosexuales en el grupo de apóstoles. 

 

La Biblia proporciona una descripción de la represión de la homosexualidad, pero, 
según el autor, no condena la práctica homosexual por doctrina sino que refleja la 
amplitud de la homofobia de la época. Négrier cita así numerosos ejemplos en los que 
Jesús, los apóstoles o los santos defienden a los homosexuales. 

En el más conocido de los penitenciales, el del obispo Burchard de Worms en el 
siglo XI, se menciona la homosexualidad como un pecado y se sanciona con diez años 
de penitencia a pan y agua en los días oficiales, una condena flexible según se trate de 
un desliz o de una costumbre, de un acto entre extranjeros o en el seno de una her-
mandad. La condena no es muy dura comparada con los siete años que sancionan la 
felación, práctica diabólica de la mujer para ganarse los favores de su marido. Se des-
tierra el acto homosexual al igual que toda práctica erótica que se aleje de la pro-
creación, pero, contrariamente al hereje o a la bruja, el homosexual no merece una 
cruzada o la hoguera. Bernard Sergent10 subraya así que el respeto de los derechos de 
los homosexuales no puede resumirse en una victoria sobre las Iglesias, ya que la 
condena occidental de la homosexualidad resulta de causas anteriores y más profun-
das. 

La ciencia 

El discurso médico sobre las prácticas sexuales consideradas como anormales y 
sobre la homosexualidad en particular se construye en la segunda mitad del 
siglo XIX, primero por los médicos legales encargados de estatuar diferentes asuntos 
de violación o por el estudio de los comportamientos en los lugares de encierro (asi-
los, prisiones)11. Es también en esta época cuando aparece la palabra ‘homosexual’, 
creada por el escritor húngaro Karl Maria Kertbeny (el término nace en 1863 y entra 
en el diccionario en 1891), lo que marca un giro decisivo: no es tanto el acto (la so-
domía) lo que es condenable, sino una parte de la población12. La homosexualidad es 
considerada entonces como una enfermedad contagiosa y un peligro para la sociedad 
                                                   
8 Gérard BACH, Homosexualités, París, Le Sycomore, 1982. 
9 Patrick NÉGRIER, “Expression et répression sociales de l’homosexualité dans la Bible”, in L.-G. 
TIN (ed.), op. cit., p. 21-28 (cita de la p. 22, traducción nuestra). 
10 Bernard SERGENT, “Homosexualité dans le monde antique”, in L.-G. TIN (ed.), op. cit., p. 29-37. 
11 Patrick POGNANT, La Répression sexuelle par les psychiatres, 1850-1930. Corps coupable, París, 
L’Harmattan, 2011. 
12 Thierry PASTORELLO, “Du péché de Sodome à l’outrage aux mœurs : l’homosexualité masculine en 
France de l’Ancien Régime à la fin du XIXe siècle”, in A. BOULLIGNY (ed.), op. cit., p. 23-36. 



 6 

que la medicina debe curar con técnicas suaves (incitación a la castidad, hipnotismo), 
con la castración (USA, Suiza, Dinamarca) o con la mutilación genital femenina, prac-
ticada incluso en Francia a principios del siglo XX13. La psiquiatría, nacida a princi-
pios del siglo XIX, va a hacer así de la homosexualidad, al igual que del onanismo o 
de la epilepsia, uno de sus errores más flagrantes. A partir de los años 30, poco a po-
co, la medicina va a admitir el carácter innato de la homosexualidad pero aún de ma-
nera imperfecta: se retira de la lista de enfermedades mentales de la American Psy-
chiatric Association en 197314, en Francia en 1981 y en la Organización Mundial de la 
Salud (OMS) en 1990. 

La ley 

En Francia, los revolucionarios de 1789 eliminan todas las leyes del Antiguo Régi-
men relativas a los actos homosexuales. En el código civil de 1804 (cuyo principal 
redactor, Jean-Jacques-Régis de Cambacérès, era homosexual) ningún artículo le-
gisla contra los adultos homosexuales, solamente se sanciona la pederastia. Francia 
se conviertía así en el único país europeo que no condenaba la homosexualidad, pero 
en el siglo XIX, el aumento del puritanismo milita por el regreso del arsenal represi-
vo. Más tarde, se pueden distinguir dos épocas en la primera mitad del siglo XX en 
Europa: los años 20, o más exactamente el periodo entre 1919 y 1933, que marca cier-
ta “edad de oro” y los años 30 (1933-1939) que vuelven a la represión o, como en 
Alemania, a la persecución de homosexuales masculinos. En Francia también la pri-
mera época es bastante permisiva y la segunda refleja cierto endurecimiento de la 
opinión pública. En 1942, el Estado francés promulga una legislación represiva15, que 
traslada el artículo 175 de la legislación alemana nazi al código penal francés, en su 
artículo 331. Este mismo artículo se mantendrá durante la Liberación en 1944 y su 
régimen de penas se endurecerá aún más durante los años 60. Así, se pronuncian 
unas 10.000 condenas a mayores de edad por delito de “homosexualidad” en Francia. 
El número de condenas aumenta gradualmente entre 1945 y 1960 y después decrece 
lentamente a partir de 1968, con penas para la mitad de los condenados que van de 3 
meses a 1 año de prisión16. Habrá que esperar 1982 para que la ley suprima toda pe-
nalización de la homosexualidad que implique a personas mayores de 15 años 
(mayoría sexual). 

El caso de Alemania es también interesante en la medida en que el país unificado 
en 1871 heredó de Prusia una legislación represiva (como muestra el párrafo 175 de su 
Código Penal), que se conserva durante la República de Weimar (1918-1933) y sigue 
vigente en la RFA de la posguerra. Existe una continuidad en el dispositivo reglamen-
tario entre la Alemania de principios de siglo, el nazismo y más tarde los regímenes 
del Este y del Oeste, pero las condiciones de son aplicación varían según las épocas, 

                                                   
13 Christian BOLENO, “Du médecin légiste à l’aliéniste, l’homosexualité sous le regard de la médecine 
au XIXe siècle”, in L.-G. TIN (ed.), op. cit., p. 65-81. 
14 Flora LEROY-FORGEOT, “Expression, répression et démocratie : le débat Hart-Devlin et la dépéna-
lisation de l’homosexualité en Angleterre”, in L.-G. TIN (ed.), op. cit., p. 119-139 (referencia en la 
p. 133). 
15 El debate continúa sobre el hecho de si el Estado francés entregó o no a homosexuales a los campos 
de exterminio nazi. Sin embargo, se sabe que transmitió a los alemanes las fichas policiales de homo-
sexuales de Alsacia, facilitando así su deportación (cf. G. BACH, op. cit.). 
16 Jérémie GAUTHIER y Régis SCHLAGDENHAUFFEN, “Les sexualités ‘contre-nature’ face à la justi-
ce pénale. Une analyse des condamnations pour ‘homosexualité’ en France (1945-1982)”, Déviance et 
Société, 43 (3), 2019, p. 421-459. 



 
 

7 

obedeciendo evidentemente a otras reglas que las estrictamente legales. La aplicación 
de la ley se hace cada vez menos severa a lo largo de las décadas. La RDA suprime la 
legislación anti-homosexuales en 1988 y ésta será definitivamente abolida en 1994, 
después de la reunificación alemana. 

La policía 

Sobre este punto podemos también referirnos a la historia de la represión en Fran-
cia: si la sodomía deja de ser un crimen a mediados del siglo XVIII y si toda referen-
cia a la homosexualidad es desterrada del código penal de 1810, la policía toma el re-
levo de la justicia y la represión se ejerce por medio de otras justificaciones (ofensa 
pública, vulneración de las buenas costumbres, ofensa al pudor, protección de me-
nores) con una intensidad diferente según las épocas. Se trata de luchar contra la vi-
sibilidad y el proselitismo, y, sobre todo, contra el homosexual que se asume como 
tal. Una vez que el arsenal jurídico entra de nuevo en vigor, la represión alcanza su 
apogeo en los años 60, justo cuando las reivindicaciones de los movimientos homo-
sexuales empiezan a cobrar importancia. 

La política 

Todos aquellos que en mayo de 1968 consideraban la represión sexual como el 
producto de una sociedad burguesa y capitalista olvidaban que Marx y Engels eran 
personalmente homófobos (los dos trataban el tema con un humor de mal gusto y el 
segundo calificaba la homosexualidad de vicio abominable) y que si la Revolución 
Rusa trata todas las sexualidades como asuntos personales, el régimen estalinista 
vuelve a penalizar la homosexualidad en 1933. En este último caso, la razón está 
esencialmente ligada a las tensiones con el nazismo. El escritor Maxim Gorki declara-
ba: “En Alemania, la homosexualidad es legal… existe incluso un refrán sarcástico 
que dice ‘destruid a los homosexuales y el fascismo desparecerá’, y el jefe del NKVD, 
Guénrij Yagoda, escribía a Stalin que algunos espías homosexuales ‘establecían una 
red de salones, nidos, grupos y otras organizaciones pederastas que transformarían 
en células de espionaje’”17. Homosexuales célebres como el realizador Sergei Eisens-
tein se vieron obligados a llevar una doble vida clandestina. 

A principios del siglo XX, el rencor entre Francia y Alemania adquiere formas sor-
prendentes: Octave Mirbeau habla con desprecio de “Berlín-Sodome” porque algunos 
militantes homosexuales alemanes pidieron la revocación de la penalización de la 
homosexualidad. Según el escritor francés, la homosexualidad era escasa en Francia y 
la califica como “vicio alemán”18. Del otro lado del Rin, intelectuales alemanes su-
gerían la existencia de una homosexualidad internacional, susceptible de cobardía y 
traición hacia su país. En los años 30, una de las categorías más temidas en Francia, 
que era además objeto de fichaje por la policía, era el “marinero homosexual y comu-
nista”, que asociaba otra vez la homosexualidad con la traición19. Las luchas políticas 

                                                   
17 Oleg EGOROV, “Être homosexuel en Russie”, Russia Beyond, 26 de diciembre de 2018 (traducción 
nuestra). 
18 Kevin DUBOUT, “Entre ‘vice allemand’ et ‘décadence française’ : l’Alsacien Eugène Wilhelm (1866-
1951), militant homosexuel et passeur culturel à la Belle Époque”, in A. BOULLIGNY (ed.), op. cit., 
p. 37-59. 
19 Florence TAMAGNE, “La répression de l’homosexualité dans les années 1920 et 1930. Une étude 
comparative”, in L.-G. TIN (ed.), op. cit., p. 82-90 (cita de la p. 89, traducción nuestra). 



 8 

que agitaron Alemania utilizaron de igual manera la homofobia contra sus adversa-
rios: a partir de 1934, la propaganda comunista alemana denuncia la homosexualidad 
como una “perversión nazi” mientras que en 1937 Himmler “asimila la homosexuali-
dad a la mezcla de razas y más concretamente a la influencia judía y al homosexual 
como un traidor en potencia”20. 

Así, el homosexual es de una versatilidad particular. La ciencia médica del 
siglo XIX ha intentado demostrar con poco éxito sus deformidades físicas mientras 
que la política afirma sus deformidades mentales: es obligatoriamente comunista pa-
ra los anticomunistas, agente del capitalismo o del nazismo para los comunistas, de 
origen judío para los regímenes antisemitas. Sea donde sea, es siempre un defecto del 
otro. 

In Italia sono tutti maschi 

In Italia sono tutti maschi, de Luca de Santis y Sara Colaone, lleva como título una 
frase de Mussolini pronunciada en 1928 en honor al culto de la virilidad fascista: “En 
Italia somos todos machos”. Este primer cómic europeo en abordar los temas de ho-
mofobia y de represión de la homosexualidad cuenta la historia de la deportación y 
reclusión de un joven sastre de Palermo durante la Italia fascista, Antonio Angelicola, 
apodado Ninella, basándose en el testimonio de Giuseppe B., apodado Peppinella. La 
narración oscila entre finales de los años 30, cuando ocurren los hechos, y la época 
actual, cuando dos reporteros de la televisión vienen a entrevistar al protagonista 
sobre su pasado. 

Como en Italia son todos hombres de verdad, el gobierno fascista no ve la necesi-
dad de una legislación específica contra la homosexualidad hasta 1938, probable-
mente bajo la influencia de su aliado nazi. Donde no había ningún homosexual, “aho-
ra están en todas partes”, dice un amigo de Antonio. A partir de esta fecha y hasta el 
final de la Segunda Guerra Mundial, miles de homosexuales serán perseguidos y en-
carcelados con penas de hasta cinco años. 

Antonio, poco consciente de los riesgos que corre, es capturado por la policía en un 
sitio de encuentro boscoso, es encarcelado y finalmente enviado como “preso político” 
a una isla del Adriático en la región de Apulia, en el sur de Italia. El cómic muestra las 
miserias del confinamiento, el mínimo sueldo que reciben los presos por parte del 
Estado, lo que obliga a muchos de ellos a prostituirse, y las estafas de los estraperlis-
tas. Llega a describir el asesinato de un joven seminarista por haber compartido 
algunos abrazos, pero no da una imagen demasiado negra de este periodo: solidari-
dad entre presos, tolerancia de los guardias, hasta nacimiento de historias amorosas 
entre ellos como la de Antonio, que será el amante abierto de un cabecilla fascista 
local sin que esto provoque problemas o escándalo. La historia propone así una visión 
matizada de la microsociedad de la isla21, reflejo probable de la sociedad civil italiana, 
entre tolerancia de muchos y odio de algunos. 

En un paratexto final aparece la entrevista de Giuseppe B realizada por Giovanni 
Dall’Orto en 198722. Es así como sabemos que a su regreso, Peppinella solicitó el esta-

                                                   
20 Florence TAMAGNE, “La répression de l’homosexualité sous le nazisme (1933-45) : discours, mise 
en œuvre, bilan”, in A. BOULLIGNY (ed.), op. cit., p. 49-59 (cita de la p. 52, traducción nuestra). 
21 “Hubo afeminados que lloraban cuando nos fuimos de las Islas Tremiti”, recuerda Giuseppe B. 
22 Giovanni DALL’ORTO, “Intervista a un omosessuale confinato nel periodo fascista”, entrevista pu-
blicada en Babilonia, 50, 1987. 



 
 

9 

tuto y la pensión de preso político a la nueva democracia italiana, pero ni él ni nin-
guno de sus compañeros la obtuvieron, y tuvo luego que seguir afrontando la repro-
bación pública por su condición de homosexual. Giuseppe fue uno de los acusados de 
los “Ballets verdes” en 1960, un supuesto escándalo en la comunidad homosexual de 
Brescia denunciado por implicar a menores y donde fueron implicados incluso perso-
nalidades como el escritor Dario Fo o el actor Gino Bramieri. Este hecho se presentó 
como el mayor complot de una comunidad homosexual potente y protegida por los 
políticos. La prensa comunista no fue la última en denunciar el vicio burgués y la 
complicidad de la Iglesia y la socialdemocracia, mientras la extrema derecha pedía 
una nueva legislación penal en contra de la homosexualidad. La investigación judicial 
confirmó que los Ballets verdes no fueron sino una simple estafa mediática. 
 

 

 

Fig. 1-2. In Italia sono tutti maschi 

Triangle rose 

El cómic franco-belga, dominado durante mucho tiempo por la prensa católica y 
comunista, va a tardar mucho en evocar el hecho homosexual. No se trata ni siquiera 
de sexo, excluido por principio, sino de la expresión de una atracción romántica y 
platónica que sólo puede aplicarse a la pareja heterosexual, y cuando la intriga refiere 
una amistad cercana entre hombres o entre mujeres, se evita con mucho cuidado toda 
ambigüedad. Habrá que esperar los años 70, con el equipo de Harakiri y las Éditions 
du Square, con autores como Copi o Alex Barbier, para que la homosexualidad entre 
de lleno en el cómic francés. Desde entonces y de manera creciente se van a publicar 
álbumes que evocan la homosexualidad: existen actualmente varias decenas, entre los 
que podemos citar, por tomar un ejemplo de cada década, L’Avenir perdu d’Annie 
Goetzinger, Le Pari (tomo 15 de la serie Tendre Banlieue de Tito) y Le Bleu est une 
couleur chaude de Julie Maroh, en el que se basa la polémica película La Vie d’Adèle, 
premiada en Cannes en 2013. 
 



 10 

 

Fig. 3-4. Triangle rose 

 

El álbum Triangle rose, de Michel Dufranne, Milorad Vicanovic y Christian Le-
rolle23, aborda excepcionalmente el tema de la represión contra los homosexuales. 
Dicho cómic cuenta la historia de Andreas, un dibujante publicista alemán, deportado 
por los nazis a causa de su homosexualidad. Él y sus amigos representan cierta juven-
tud homosexual de los años 30, romántica, discreta y alegre, no necesariamente hos-
til al nazismo. Reflejan incluso una parte de antisemitismo de base, aunque uno de 
ellos es judío. Su homosexualidad no les parece un problema y se sienten protegidos 
por el poder de las SA nazis (que contaban 4,5 millones de personas en 1934), cuyo 
jefe, Ernst Röhm, es un homosexual militante. La Noche de los Cuchillos Largos a 
finales de junio de 1934 cambia, sin embargo, el panorama y el poder nazi se embarca 
en una política de represión de la homosexualidad que va a llegar hasta la castración 
y el envío a campos de concentración de estas personas. Denunciado por su portera, 
Andreas irá a la cárcel y después será deportado a un campo de concentración hasta 
el final de la guerra y su emigración a Francia. 

El álbum pone también en evidencia los diferentes niveles de represión. El primero 
es evidentemente institucional: las primeras legislaciones contra la homosexualidad 
que datan de finales del siglo XVIII, confirmadas durante la unificación alemana de 
1871, se van a endurecer mucho con el poder nazi: el artículo 175 revisado del código 
penal alemán (sobre las "actividades criminales indecentes entre hombres") es revi-
sado en 1935 y servirá de base legal para las persecuciones de homosexuales. A finales 
de 1936 se crea la Oficina Central del Reich para la lucha contra el aborto y la homo-
sexualidad en el seno de la policía de la seguridad. La más mínima sospecha conduce 
a los acusados a la cárcel e, inmediatamente después de su salida, hacia campos de 
concentración. Cuando Andreas regresa del campo de concentración, el artículo 175 
sigue en vigor en las Alemanias de la posguerra y se le deniega cualquier indemni-
zación por su deportación como prisionero de derecho común. Esta será la razón de 

                                                   
23 Michel DUFRANNE, Christian LEROLLE y Milorad VICANOVIC, Triangle rose, Toulon, Quadrants, 
2011. 



 
 

11 

su emigración a Francia: la democracia puede que haya vuelto, pero cualquier homo-
sexual se expone a una larga pena como posible reincidente. 

El segundo nivel de represión es social y se refiere al odio suscitado por el hecho 
homosexual en la población. Esto es válido en los campos de concentración en los que 
los guardias y las otras categorías de detenidos rechazan a los portadores de triángu-
los rosas, lo que hará que su tasa de mortalidad en los campos sea una de las más ele-
vadas. Cuando Andreas regresa a su ciudad, le agreden en la calle y la policía le salva, 
pero una vez que los agentes saben que es homosexual, le notifican que la próxima 
vez, cerrarán los ojos y dejarán que las cosas se hagan según "el orden natural de las 
cosas". Más tarde, instalado ya en Francia, asistirá a enfrentamientos homófobos en 
1998 durante la conmemoración de la deportación. 

Un personaje femenino, Angela, que también es homosexual y participa en la vida 
alegre de Berlín, conoce a Andreas a su regreso de la deportación. Ella lleva un niño 
en brazos, el suyo y el del nazismo, sin que se sepa si es el fruto de una violación o de 
un matrimonio obligado con un combatiente desaparecido. Angela sugiere a Andreas 
que se vayan a Francia, donde ella tiene amigas, y le propone casarse para que el ma-
trimonio le proporcione una cobertura, aunque pequeña, que le proteja de la repre-
sión contra los homosexuales todavía presente en toda Europa. 

El caso de España, homosexualidad y cómic franquista 

Como en otros países europeos, la historia española de la represión de los homo-
sexuales ha conocido periodos más o menos tensos. Sin necesidad de remontarnos a 
las primeras legislaciones anti-homosexuales de los visigodos en el siglo VII, señala-
remos que la homosexualidad fue despenalizada en la segunda mitad del siglo XIX, 
que vuelve a penalizarse en 1928, durante el reinado de Alfonso XIII, y que es de nue-
vo despenalizada durante la II República. El gobierno franquista, en un primer mo-
mento ocupado en reprimir a sus oponentes militares, no menciona explícitamente la 
homosexualidad en el primer Código Penal de 1944, pero la penaliza en 1954 reto-
mando como base un artículo de ley republicano contra los comportamientos antiso-
ciales, la Ley de vagos y maleantes, que extiende a los homosexuales. En 1970, la Ley 
de peligrosidad y rehabilitación social endurece aún más todavía la represión24. La 
homosexualidad no será retirada de las disposiciones de ley antes de la reforma penal 
de 1995. 

El dispositivo jurídico responde así a los valores y expectativas de los cuerpos 
constituidos del franquismo: culto a la virilidad proclamado por los militares, ob-
sesión por la pureza de la raza heredada de otras dictaduras, encierro de la sexualidad 
en su función reproductora según los principios de la Iglesia. La homofobia del régi-
men franquista es más lógica que atávica y se inscribe perfectamente tanto en la cris-
pación ideológica del régimen como en el conservadurismo de la población. El tren-
zado de poderes políticos, intelectuales, marciales y religiosos permite que, por ejem-
plo, un religioso pueda esgrimir argumentos médicos en su sermón para denunciar la 
homosexualidad o que se invite a un dignatario de la Iglesia a un congreso de Medici-
na para expresarse sobre el tema25. 
                                                   
24 Se calcula que se produjeron unas 58.000 persecuciones y unas 21.000 condenas durante los dos 
últimos años del régimen, en 1974 y 1975 (José BABIANO et al., Verdugos impunes: el Franquismo y 
la violación sistémica de los Derechos Humanos, Barcelona, Pasado & Presente, 2018). 
25 Víctor MORA GASPAR, “Ciencia, política y sexo. La homosexualidad durante el franquismo según 
sus textos”, La manzana de la discordia, 14 (1), 2019, p. 37-49. 



 12 

La represión es también conforme con todos los que reprueban la homosexualidad 
y no soportarían que un hijo, una hija o un miembro de su familia se encontrara en 
este caso, es decir, la mayoría de la población. Esto, que ya era habitual en los a-
ños 30, en los que un homosexual reconocido era normalmente rechazado por su fa-
milia y por su entorno tanto en las filas republicanas como en las franquistas, es tam-
bién el caso durante el franquismo y lo es en cierta medida todavía hoy en día. La 
homofobia durante la dictadura no es nada excepcional en el contexto europeo del 
mismo periodo, pero la represión es exageradamente visible cuando el gobierno es 
autoritario. 

El propio Franco habría sido en su época víctima de la homofobia. Fue objeto de 
burlas de sus compañeros (el general Gonzalo Queipo de Llano le llamaba “Paca la 
culona”) y lo fue también en la prensa de izquierdas bajo una forma femenina y 
equívoca. En los años 30, el caricaturista Carnicero, de la revista La Traca (que no 
era una revista especialmente homófoba pero sabía que la mayoría de los lectores sí lo 
era), representa a Franco con rasgos afeminados, lo que le valdrá una condena a 30 
años de cárcel después de la guerra, aunque sólo cumplió tres. 

Ocho años antes que en Francia, en 2005, se legaliza en España el matrimonio 
homosexual, hecho celebrado en su momento por el semanario satírico El Jueves. 
Según datos que se encuentran en el sitio del centro de investigación norteamericano 
Pew Research Center, en 2013 España cuenta con la mayor aceptación de la homo-
sexualidad. Hoy en día, todavía las parejas lesbianas francesas cruzan los Pirineos si 
quieren concebir un hijo por reproducción asistida. El país se ha convertido en una 
“democracia sexual”, lo que a veces provoca una doble crítica: la de las derechas nos-
tálgicas de los valores franquistas y la de las izquierdas que consideran todo esto co-
mo un “pinkwashing”26, es decir, un medio de silenciar otros problemas políticos 
más graves. 

Sin embargo, según el Observatorio Español contra la LGBTfobia, los intentos de 
suicidio entre los jóvenes LGBTI son de tres a cinco veces más numerosos que entre 
los jóvenes en general, lo que deja suponer que las cosas no son tan sencillas. Por una 
parte, este hecho sirve a grupos religiosos tradicionalistas para demostrar, con argu-
mentos supuestamente científicos, que los homosexuales son estructuralmente 
frágiles psicológicamente, y tratar una vez más la homosexualidad como una en-
fermedad psíquica27. Por otro lado, este mismo hecho sugiere que la aceptación de la 
homosexualidad podría no ser solo más que un barniz de modernidad y progresismo: 
homosexual sí, a la condición que no sea en mi familia o en mi entorno directo. 

La reivindicación homosexual en el cómic español 

El cómic español de la época de la Transición se caracteriza por una proliferación 
de títulos, de temáticas a menudo radicales y con un tono exaltado. Es el caso de la 
reivindicación homosexual de Anarcoma de Nazario Luque Vera (Nazario), un cómic 
publicado primero en las revistas Rampa y El Víbora a partir de 1978 y después reu-
nido en dos álbumes. Anarcoma es un transexual exhibicionista y provocador, a ratos 

                                                   
26 Brice Chamouleau compara en estos aspectos España con Israel (Brice CHAMOULEAU, Tiran al 
maricón. Los fantasmas queer de la democracia (1970-1988), Barcelona, Akal, 2017). 
27 Véase, por ejemplo, el blog https://caballerodelainmaculada.blogspot.com/2013/10/la-alta-tasa-de-
suicidios-en.html. 

https://caballerodelainmaculada.blogspot.com/2013/10/la-alta-tasa-de-suicidios-en.html
https://caballerodelainmaculada.blogspot.com/2013/10/la-alta-tasa-de-suicidios-en.html


 
 

13 

detective privado (mitad Humphrey Bogart, mitad Lauren Bacall) y a ratos aventure-
ro delirante en los barrios bajos de Barcelona. 
 

 

Fig. 5-6. Anarcoma 
 

Durante los primeros años de democracia, podemos citar a Nacho García, chico de 
compañía (1985) de Pere Olivé, que explora con humor los medios de la prostitución 
homosexual y, en el otro extremo de la escala social, Olga Zana, publicado entre 1988 
y 1989 en el periódico ABC28 por Carlos Berlanga (cofundador durante la movida del 
dúo de rock Alaska et Dinarama) y que sitúa su acción en el medio de la gran 
burguesía española. 

En esta misma época, Rodrigo Muñoz Ballester (Rodrigo) publica en 1983-84 en la 
revista La luna de Madrid una historia decepcionante de amor que será reunida 
veinte años más tarde en algunas otras historietas cortas publicadas en Hélice (en 
1982 y 1983), El Cairo (en 1985), El Europeo (en 1987), en Descubrir el arte (2005) y 
en un álbum de una gran riqueza gráfica, Manuel no está solo (2005). 

Guillem Medina (Guillem) y Martín Sebastià (Sebas) cuentan en Historias de 
Sitges (2000) la agitada vida de la comunidad homosexual en Cataluña: la elección de 
Sitges no es anodina, en la medida en la que esta ciudad ha sido uno de los primeros 
lugares de lucha en España para restablecer los derechos de los homosexuales. En 
Chuecatown (obra en tres volúmenes publicada entre 2002 y 2004), Rafael Martínez 
Castellanos (Rafa) cuenta con humor la vida cotidiana de una pareja, Leo y Rey, que 
llega al barrio popular y tolerante de Chueca en Madrid. Guillem, Sebas y Rafa nos 
hablan de una utopía en marcha, la de un mundo en el que la homosexualidad será 
por fin aceptada. Por su parte, la revista satírica El Jueves contribuye a trivializar el 
hecho homosexual con series tales como Pepe Gay (2005) de Guillermo Torres Mea-
na (Guillermo), Sauna Paradise (2006-2009) de Carles Ponsí y Luismi y Lola (2011) 
de Juanjo Cuerda. 

                                                   
28 Curiosamente, este periódico conservador ha acogido en sus páginas obras decididamente progresis-
tas en lo que al cómic respecta, como Buitre Buitaker de Miguel Gallardo. 



 14 

Si hubiera que buscar una clasificación en el número creciente de cómics españoles 
que tratan de este tema, podríamos considerar los anteriormente citados como los 
más amables y divertidos, los que buscan la aceptación del hecho homosexual, mien-
tras que otros más reivindicativos, los cómics queer, toman prestada a las tesis femi-
nistas radicales su aspiración de identidad y de liberación sexual. Una de las expre-
siones más interesantes se encuentra en Exóticopop, un espacio de creación del bar-
celonés Sergi Ferré que alía música, espectáculo y cómic, con un personaje con un 
nombre poético definitivo, Cúlcul el culo, que se encuentra en revistas como Claro 
que sí comics o en el álbum Gay Tales (2008) de David Cantero. 

Desde hace poco, apoyandóse en socios institucionales (Ministerio de Sanidad) o 
militantes (Comisiones Obreras), la comunidad LGBT también utiliza el cómic para 
prevenir la homofobia y acompañar a los jóvenes en la exploración y afirmación de su 
condición. 
 

 

Fig. 7, 8 y 929 

 

La mayoría de estos cómics tratan del presente y del futuro, acompañan las reivin-
dicaciones de los derechos homosexuales, incluso la afirmación de una comunidad 
específica, o simplemente la búsqueda de una vida donde las diferencias eróticas ha-
brían dejado de ser un problema. Sin embargo, algunas vuelven la mirada al pasado: 
el cómic trata al menos de dos homosexuales españoles ilustres de los años 30: Fede-
rico García Lorca y Clara Campoamor. La homosexualidad de Lorca probablemente 
fuese un factor decisivo para su ejecución. Su biografía se traza en diversos álbumes 
publicados tardíamente, el último de los cuales, Vida y muerte de García Lorca, de 
Ian Gibson y Quique Palomo, es más explícito que los precedentes sobre las rela-
ciones homosexuales del poeta30. 
 

                                                   
29 Portadas de Carol, Federación Estatal de Lesbianas, Gays, Transexuales y Bisexuales (FELGTB) y 
Ministerio de Sanidad y Política Social, 2010; Guille, Federación Estatal de Lesbianas, Gays, Transe-
xuales y Bisexuales (FELGTB) y Ministerio de Sanidad y Política Social, 2010; y Pau, Federación Esta-
tal de Lesbianas, Gays, Transexuales y Bisexuales (FELGTB) y Comisiones obreras, 2018. 
30 Quique PALOMO, Vida y muerte de Federico García Lorca, adaptación ilustrada de los ensayos 
biográficos de Ian Gibson sobre Federico García Lorca, Barcelona, Ediciones B, 2018. 



 
 

15 

 

Fig. 10. Vida y muerte de Federico García Lorca 
 

Por otro lado, la jurista Clara Campoamor, que al inicio de la II República logrará 
imponer el voto femenino, ha sido objeto de un álbum, Clara Campoamor. El primer 
voto de la mujer de Raquel Díaz Reguera31, y de una breve biografía publicada en la 
revista municipal madrileña M2132 . En ambas se ensalza a la feminista, pero se olvi-
da que pertenece también a otro panteón, el de las mujeres homosexuales famosas. 
Campoamor tendrá que esconder su condición hasta su exilio en Suiza en 1936, 
cuando huye aterrorizada por las violencias cometidas contra civiles por su propio 
bando. Ninguno de estos dos cómics menciona su homosexualidad, probablemente 
para no interferir con el mensaje feminista. 

El Violeta 

Inspirado en una historia real (el caso de Octavio García, encarcelado por homo-
sexualidad), el álbum El Violeta relata la odisea de Bruno desde su arresto un día de 
1955, cuando salía del cine Ruzafa en Valencia. Tres personajes juegan un papel prin-
cipal, Bruno, joven tímido y discreto que trabaja en la fábrica de turrón de su tía y 
disimula su homosexualidad, su compañero Julián, que afirma una homosexualidad 
más asumida y evidente, y Maricruz, que se va a convertir en la mujer de Bruno, ar-
quetipo de las obligaciones y expectativas de las mujeres en la sociedad patriarcal 
franquista. 

Cuando es detenido, Bruno tiene dieciocho años y en esa época es menor de edad. 
No va a permanecer mucho tiempo en la cárcel gracias a un padre, ausente, que 
vuelve en ese momento y tiene enlaces con la policía secreta del régimen. A la salida 
de la cárcel, su padre le impone una condición: “Si miras otra vez a un hombre, te ma-
to”. Julián, juzgado más duramente en la cárcel por su edad y sus convicciones, co-
noce la Colonia Agrícola Penitenciaria de Tefía, un antiguo cuartel de la Legión en la 
isla de Buenventura en Canarias, que se convierte en 1952 en campo de concentración 
y donde las penas llegan a ser de hasta tres años. 
 

                                                   
31 Raquel DÍAZ REGUERA, Clara Campoamor. El primer voto de la mujer, Madrid, NubeOcho, 2019. 
32 LA COPPIA, “Clara Campoamor”, M21, 4, 2017. 



 16 

 

Fig. 11-12. El Violeta 
 

Su razón de ser y las condiciones de vida harán que este campo sea calificado de 
“centro de la infamia” por Miguel Ángel Sosa Machín, quien le dedica un libro33. Su 
objetivo se basa en una doble utopía: convertir una zona desértica en tierra agrícola y 
regenerar a los hombres para que abandonen su homosexualidad. Una y otra son evi-
dentemente imposibles. En este sistema carcelario, la represión social convive con la 
represión institucional: los homosexuales constituyen presas fáciles tanto para los 
otros detenidos como para los guardias, y el guionista de El Violeta, Juan Sepúlveda 
señala que hasta 1967 se encierra a los homosexuales en secciones especiales, con el 
fin de protegerlos de los otros prisioneros de derecho común34. 

El recordatorio del campo de Tefía arroja una luz adicional al pasado franquista, 
suficientemente inédito para que el álbum El Violeta sea objeto de gran interés. Se 
acusa al Régimen y su máquina represiva tanto como a la Iglesia: Bruno se encuentra 
en la cárcel porque una religiosa conocida de su tía le ha denunciado. Sin negar esta 
parte de interés, es sin duda en la representación del recorrido ulterior de Bruno, se-
guido de cerca hasta el final del franquismo donde reside el aporte original del álbum 
al cómic sobre el tema de la homosexualidad. Vigilado por un padre autoritario, se ve 
obligado a entrar en la policía, a casarse con la hija de su jefe y a perseguir a homo-
sexuales tal y como él mismo había sido perseguido antes. Después de un incidente 
con un colega, cambia de comisaria y se encuentra bajo la protección de otro jefe 
comprensivo con su condición porque éste es, a su vez, pedófilo. Pero debe seguir di-
simulando, lo que no logrará sin esfuerzo, luchando contra sí mismo y cediendo a 
otros hombres en raras ocasiones. 
 

                                                   
33 Miguel Ángel SOSA MACHÍN, Viaje al centro de la infamia, autoedición, 2012. 
34 Entrevista en TVE realizada el 11 de octubre de 2018, disponible en internet. 



 
 

17 

 

Fig. 13. El Violeta 
 

A lo largo de su vida Bruno es infeliz y comparte su infelicidad con su entorno, con 
su mujer despreciada y convertida en alcohólica, con su hijo que no soporta su autori-
tarismo y su rechazo de los cambios de la sociedad española del final del franquismo, 
con Julián, su antiguo amante rechazado que terminará exiliándose. Ha puesto bar-
rotes a su alrededor y su cárcel es tan sólida como la de Tefía. Su prisión interior no 
es el resultado particular de la represión franquista, no es española, no es particular 
de la época (años 50, 60 y 70), aunque el álbum sugiera que la democracia cercana es 
suficiente para poner fin a esa vida. Esta cárcel interior existe todavía hoy en día a 
poco que la educación, el entorno familiar y social se presten, y su capacidad para 
esparcir infelicidad está intacta. 

La “pausa kit-kat” 

Nuestras sociedades, dice Jean-Claude Guillebaud, son paradójicamente vulne-
rables al retorno del puritarismo. Según él, somos huérfanos 
 

de una paciente cultura erótica hecha de reglas interiorizadas y de transgresiones consentidas, 
de inclinaciones devastadoras y de toma de riesgos, de audacias asumidas y de penumbras pru-
dentes, que perpetúan ayer como hoy el equilibrio inestable del deseo35. 

 

A pesar del discurso permisivo generalizado, vivimos una época de prohibición ba-
jo la forma de mandamientos disciplinarios y de maquinarias represivas. Recordaba 
Émile Durkheim en Les Règles de la méthode sociologique36 que 
 

un crimen (o un delito) consiste en el acto que (en un momento dado, en una sociedad dada) 
ofende ciertos sentimientos colectivos dotados de una energía y de una claridad particulares. 

 

“Los crímenes y los delitos son entonces construcciones sociales, históricas. Las in-
fracciones se crean, se vuelven a definir, a clasificar, a eliminar” 37 . Casi un 

                                                   
35 J.-C. GUILLEBAUD, op. cit., p. 38 (traducción nuestra). 
36 Obra de 1895 citada por Jean-Jacques YVOREL, “De la répression de l’homosexualité à la répression 
de l’homophobie”, ERES - Les Cahiers Dynamiques, 51 (2), 2011, p. 101-107. 
37 J.-J. YVOREL, op. cit., p. 107. 



 18 

siglo después, en el primer tomo de la Historia de la sexualidad, publicado en 197638, 
Michel Foucault señala que el género y la sexualidad se interpretan y se reproducen 
en función del contexto histórico. Lo que no parece cambiar es la parte de la negación 
del otro, del rechazo de la diferencia, que se expresa de manera diversa según las so-
ciedades y las épocas y que será continuo, filtrado o al contrario exacerbado.  Jean-
Claude Guillebaud subrayaba –ya en los años 90– que el aumento del odio al padre 
incestuoso y a la pedofilia es, en nuestra sociedad, el tributo a pagar por el abandono 
de la homofobia39. 
 

 

Fig. 14. El Violeta 
 

Lejos de ser la consecuencia de un sistema o de otro, económico, político o religio-
so, la homofobia parece transcender y contaminar los poderes, las legislaciones, los 
instrumentos de la ciencia, las doctrinas. Sus razones pueden ser erróneas, incluso 
ridículas y, sin embargo, todo ello no impide en nada su virulencia y su resurgencia 
después de momentos de parálisis o de regresión. La condena o la represión de la 
homosexualidad a lo largo de la historia ha podido ser el hecho de un dignatario reli-
gioso, de un juez, de un policía o de un psiquiatra, pero cada uno de ellos no ha hecho 
nada más que reflejar la opinión de su propia sociedad en donde han encontrado un 
terreno propicio. 

Así, el policía homófobo es el representante de la ley y si ésta no existe o parece 
demasiado clemente, él se otorga el derecho de ser el representante del pueblo. De la 
misma manera, el psiquiatra del siglo XIX no era el representante de la ciencia sino el 
del pueblo, igual que el cura, el obispo o el Papa no son los representantes de la doc-
trina, sino del pueblo, aunque esto pueda escandalizar a aquellos que sacralizan el 
término y hacen del pueblo una entidad progresista e ideal. En nuestras representa-
ciones, la opinión pública puede ser diversa o equivocada, pero el pueblo es unívoco y 
sagaz. 

Cada época, cegada por su propia clarividencia, considera con conmiseración las 
épocas que la han precedido. Hemos pasado de la condenación de la homosexualidad 
a la de la homofobia, nos congratulamos y seguramente tenemos razón haciéndolo. 
Pero no tenemos ninguna garantía de que otra época no derrumbe de nuevo la pers-
pectiva: ¿lo adquirido es duradero o se trata, como sostienen en Homografías Ricar-
do Llamas y Francisco Javier Vidarte, de una “pausa kit-kat”, de un momento de re-
poso en el que la homofobia se ve por una vez estigmatizada? La Historia es generosa 

                                                   
38 Michel FOUCAULT, op. cit. 
39 J.-C. GUILLEBAUD, op. cit. 



 
 

19 

en sus giros: los judíos de Europa del Este llamaban a París “el nuevo Israel” en los 
años 20, cuando Francia abría sus fronteras para reconstituir la generación diezmada 
por la I Guerra mundial. Veinte años más tarde, los mismos judíos subían en los 
trenes franceses hacia los campos de exterminio nazis. 

Cada uno a su manera, In Italia sono tutti maschi, Triangle rose y El Violeta son 
testimonios para nosotros de la visión de la homosexualidad en las dos épocas parti-
culares descritas, la del nazismo y la del franquismo, y testimonios para otros de 
nuestra propia visión del tema, la de los años 2010-2020. La contribución de los ál-
bumes a la reflexión es notable. Nos describen la represión en un contexto exacerba-
do, el de dictaduras atemorizadas y violentas contra todo lo que podría ser diferente, 
pero sin eludir otros aspectos, otras causas y consecuencias de esta misma represión, 
finalmente sin relación con el contexto de un país, de una época o de un régimen y 
que resumen la verdadera cara de la homofobia: el rechazo del otro, sea quien sea, 
como subproducto tóxico de la necesaria construcción de nuestra identidad. Las tres 
novelas gráficas no sólo nos muestran, sino que nos ponen frente a nosotros mismos. 



 20 

Bibliografía 

BABIANO, José, et al., Verdugos impunes: el Franquismo y la violación sistémica de 
los Derechos Humanos, Barcelona, Pasado & Presente, 2018. 

 
BACH, Gérard, Homosexualités, París, Le Sycomore, 1982. 
 
BARBIER, Alex, Lycaons, París, Éditions du Square, 1979. 
 
BOULLIGNY, Arnaud (ed.), Les Homosexuel.le.s en France : du bûcher aux camps 

de la mort. Histoire et mémoire d’une répression, París, Tirésias-Michel Reynaud, 
2018. 

 
CANTERO, David, Gay Tales, Ed. David Cantero, 2008. 
 
CHAMOULEAU, Brice, Tiran al maricón. Los fantasmas queer de la democracia 

(1970-1988), Barcelona, Akal, 2017. 
 
COCHET, Marina (dibujo), SANTOS, Antonio y SEPÚLVEDA, Juan (guión), El Viole-

ta, Fuenlabrada, Drakul, 2018. 
 
COLAONE, Sara y DE SANTIS Luca (2010), En Italia todos son machos, traducción 

del italiano de Manel Domínguez, Barcelona, Norma, 2011. 
 
COPI, Et moi, pourquoi j’ai pas une banane ?, París, Éditions du Square, 1975. 
 
DÍAZ REGUERA, Raquel, Clara Campoamor. El primer voto de la mujer, Madrid, 

NubeOcho, 2019. 
 
DUFRANNE, Michel, LEROLLE, Christian y VICANOVIC, Milorad, Triangle rose, 

Toulon, Quadrants, 2011. 
 
EGOROV, Oleg, “Être homosexuel en Russie”, Russia Beyond, 26 de diciembre de 

2018. 
 
FOUCAULT, Michel, Histoire de la sexualité. Tome 1 : La Volonté de savoir, París, 

Gallimard, 1994. 
 
GARCÍA-BERLANGA MANRIQUE, Carlos Jesús (Carlos Berlanga), “Olga Zana”, ti-

ras aparecidas en el periódico ABC, 1988-1989. 
 
GAUTHIER, Jérémie y SCHLAGDENHAUFFEN, Régis, “Les sexualités ‘contre-

nature’ face à la justice pénale. Une analyse des condamnations pour ‘homosexua-
lité’ en France (1945-1982)”, Déviance et Société, 43 (3), 2019, p. 421-459. 

 
GOETZINGER, Annie, L’Avenir perdu, París, Les Humanoïdes Associés, 1992. 
 
GUILLEBAUD, Jean-Claude, La Tyrannie du plaisir, París, Seuil, 1998. 
 



 
 

21 

LLAMAS, Ricardo y VIDARTE, Francisco Javier, Homografías, Madrid, Espasa-
Calpe, 1999. 

 
MAROH, Julie, Le Bleu est une couleur chaude, Grenoble, Glénat, 2010. 
 
MARTÍNEZ CASTELLANOS, Rafael (Rafa), Chuecatown, Odisea Editorial, 2002. 
 
MEDINA, Guillem y SEBASTIÀ, Martín, Històries de Sitges, Barcelona, De la Tem-

pestad, 2000. 
 
MORA GASPAR, Víctor, “Ciencia, política y sexo. La homosexualidad durante el 

franquismo según sus textos”, La manzana de la discordia, 14 (1), 2019, p. 37-49. 
 
MUÑOZ BALLESTER, Rodrigo, Manuel no está solo, Madrid, Sinsentido, 2005. 
 
NAZARIO, Anarcoma, Barcelona, La Cúpula,1983. 
—, Anarcoma 2, Barcelona, La Cúpula, 1987. 
—, Anarcoma, traducción del español al francés de Damien Filliatre, Guillaume Fil-

liatre y Mikaël Demets, Toulouse, Misma, 2017. 
 
OLIVÉ ZARAGOZA, Pere, “Nacho García, chico de compañía”, Código 4, 1987. 
 
PALOMO, Quique, Vida y muerte de Federico García Lorca, adaptación ilustrada de 

los ensayos biográficos de Ian Gibson sobre Federico García Lorca, Barcelona, Edi-
ciones B, 2018. 

 
POGNANT, Patrick, La Répression sexuelle par les psychiatres, 1850-1930. Corps 

coupable, París, L’Harmattan, 2011. 
 
RAMÍREZ PÉREZ, Víctor, “Franquismo y disidencia sexual. La visión del Ministerio 

Fiscal de la época”, Aposta, 77, 2018, p. 132-176. 
 
SOSA MACHÍN, Miguel Ángel, Viaje al centro de la infamia, autoedición, 2012. 
 
TAMAGNE, Florence, “La déportation des homosexuels durant la seconde guerre 

mondiale”, Revue d’éthique et de théologie morale, 239, 2006, p. 77-104. 
 
TIN, Louis-Georges (ed.), Homosexualités : expression / répression, París, Stock, 

2000. 
 
TITO, Tendre banlieue, tome 15 : Le Pari, Bruselas, Casterman, 2003. 
 
YVOREL, Jean-Jacques, “De la répression de l’homosexualité à la répression de 

l’homophobie”, ERES - Les Cahiers Dynamiques, 51 (2), 2011, p. 101-107. 
 


