
 1 

 
 
 

Numéro 8 (3) décembre 2020 
_____________________________________________________ 

 
Transgresión de la norma en Juan Ramón Jiménez 

_____________________________________________________ 
 

Transgresión e invención paradójica en Juan Ramón Jiménez 
(Diario de un poeta recién casado, Lírica de una Atlántida) 

 
Daniel LECLER 

Université de Paris 8 Vincennes-Saint-Denis 
Laboratoire d’Études Romanes (EA 4385) 

 
 
Resumen 
Basado en las dos obras Diario de un poeta recién casado y Lírica de una Atlántida 
este estudio muestra, a través de ciertas figuras de la transgresión, en particular la 
paradoja o figuras afines, cómo el poeta logra acercar la realidad y la esencia de las 
cosas, a cierta verdad construyendo así un mundo, el mundo. Pone de manifiesto que 
el poeta, por vía de la creación poética, sobrepasa los posibles de la filosofía y cómo el 
acto de nombrar lo innombrable implica una verdadera transgresión de la dicción 
normativa. 
 
Résumé  
Essentiellement basée sur deux œuvres Diario de un poeta recién casado et Lírica de 
una Atlántida, cette étude montre, à travers quelques figures de la transgression, en 
particulier celle du paradoxe ou encore d’autres qui en sont proches, comment le 
poète parvient à approcher la réalité, l’essence des choses ainsi qu’une certaine 
vérité en construisant ainsi un monde, le monde. Cet article établit que le poète, 
grâce à la création poétique, va au-delà des possibles qu’offre la philosophie et que 
l’acte de nommer l’innommable implique une véritable transgression de la diction 
normative. 
 
Palabras clave: Juan Ramón Jiménez, Diario de un poeta recién casado, Lírica de 
una Atlántida, paradoxe, création poétique, figures de la transgression, limites 
philosophie, l’innommable, l’indicible, l’ineffable. 
 
Mots-clés : Juan Ramón Jiménez, Diario de un poeta recién casado, Lírica de una 
Atlántida, paradoja, creación poética, figuras de la transgresión, límites de la 
filosofía, lo innombrable, lo indecible, lo inefable.  



 2 

Plan 

El intento de nombrar: el balbuceo 

Comparaciones y paradojas, la necesaria transgresión: “un punto de 
salida” 

La amplitud paradójica: hacia la unidad 

Bibliografía 

 
  



 3 

 
Constamment je suis torturé, et anéanti, sauf lorsque j’écris ;  

ainsi, extraordinaire paradoxe, me tourmentant dans le repos,  
je trouve mon repos dans les tourments1. 

 
Pétrarque 

 
[…] 

Y los pájaros más solos 
cantan como para nadie, 

bajan como para todos 
al nadie que está en el todo, 

al uno que está en la nada. 
La felicidad completa: 

el ser del no ser supremo, 
el no ser del ser supremo2. 

 
Juan Ramón Jiménez 

 
 

El timbre de la voz de un poeta siempre resulta difícil de definir, aunque 
perfectamente reconocible para el que lo lee a menudo o lo trabaja porque se trata de 
percibir lo que constituye su esencia, su funcionar vital, íntimo, que habita el hombre 
que se hizo autor, locutor. Esa esencia que sin cesar parece que se escapa, incluso al 
mismo poeta, Juan Ramón insiste en ella en una de sus obras fundamentales, 
pensamos en Espacio, publicado en 1954, cuando escribe en las primeras líneas del 
Fragmento primero3: 

 
¿Quién sabe más que yo, quién, qué hombre o qué dios puede, ha podido, podrá decirme a mí 
qué es mi vida y mi muerte, qué no es? Si hay quien lo sabe, yo lo sé más que ése, y si quien lo 
ignora, más que ése lo ignoro. Lucha entre este ignorar y este saber es mi vida, su vida, y es la 
vida. 

 

Un constante conflicto interior, un tira y afloja permanente en busca de una 
unidad nunca lograda, oposiciones, afirmaciones y negaciones, contradicciones y 
paradojas4, son construcciones que sustentan el pensamiento poético y la escritura 

                                                   
1 François PÉTRARQUE, “De insanabili scribendi morbo”, XIII, 7, 1, in Pétrarque, Canzoniere, Le 
Chansonnier, introd., trad., biogr., glos., índice de Pierre BLANC, ed. bilingüe, París, Bordas, 1988, 
p. 7. 
2 Juan Ramón JIMÉNEZ, En el otro costado (1936-1942), Lírica de una Atlántida, Alfonso ALEGRE 
HEITZMAN (ed.), Barcelona, Galaxia Gutenberg, 1999, p. 142. 
3 Juan Ramón JIMÉNEZ, Espacio, Gilbert Azam (ed.), Paris, José Corti, 1988, p. 36. 
4 Adoptamos la definición que nos proporciona Fontanier “Le Paradoxisme, qui revient à ce qu’on 
appelle communément Alliance de mots, ordinairement opposés et contradictoires entre eux, se 
trouvent rapprochés et combinés de manière que, tout en semblant se combattre et s’exclure 
réciproquement, ils frappent l’intelligence par le plus étonnant accord, et produisent le sens le plus 
vrai, comme le plus profond et le plus énergique”. “Le Paradoxisme semble, au premier abord, 
appartenir exclusivement à la classe des figures de style ; mais, pour peu qu’on veuille bien y faire 
attention, on verra qu’il ne pourrait, sans absurdité, être pris à la lettre, et que, quelque facile que 
puisse en être l’interprétation pour quiconque a quelque usage de la langue, ce n’est pourtant pas 
sans un peu de réflexion que l’on peut bien saisir et fixer ce qu’il donne réellement à entendre”. 
FONTANIER, Les figures du discours, Gérard GENETTE (intr.), París, Flammarion, 1977, p. 137. La 
definición que proporciona Georges MOLINIÉ también es interesante: “Le paradoxe (on a dit aussi 
quelquefois paradoxisme) est une figure macrostructurale, dont il convient de bien saisir la valeur 
figurée. Traditionnellement, on y voit l’expression d’un énoncé qui contredit l’opinion commune, ce 



 4 

juanramoniana. Proponemos observar dichas estructuras en dos obras 
fundamentales de su “obra en marcha”: Diario de un poeta recién casado y Lírica de 
una Atlántida en la que está incluido el magistral Espacio compuestos en diferentes 
momentos claves de su producción.  

La paradoja de manera general y en particular en la obra poética de Juan Ramón 
es une gymnastique de l’esprit que le permite acercarse a la realidad, a la esencia de 
las cosas, a una cierta verdad y así construir un mundo, el mundo. Con ella sobrepasa 
los posibles de la filosofía y entra de lleno en lo que tiene que permitir la poesía. Así, 
la paradoja en muchos casos se asemeja a un verdadero ejercicio espiritual5. Ejercicio 
que tiene a menudo por objetivo la desposesión; en este sentido tiene un valor casi 
metafísico. En este intento de nombrar lo innombrable, lo que no se ajusta a las leyes 
de una lengua comunicativa –a la doxa–, observamos una verdadera transgresión de 
la dicción normativa. 

El intento de nombrar: el balbuceo 

Llama la atención cuando leemos obras de la altura de Diario de un poeta recién 
casado o de Espacio el recurso a estructuras binarias de diversa índole; en muchas de 
ellas la afirmación precede a la negación inmediata. El poeta incorpora a su texto el 
balbuceo interior, mental, que lo habita, y da dignidad poética a su propia 
incapacidad de nombrar6. La lengua poética es un verdadero desafío a las leyes que 
rigen la lengua standard desde el punto de vista semántico. El poeta si no logra 
nombrar su realidad, una realidad compleja y en el fondo indecible por el lenguaje 
común, incluso por la misma naturaleza de la lengua, la poesía ofrece una posibilidad 
de ello con tal que sea transgresiva. 

Empezaremos por constatar que Diario de un poeta recién casado está salpicado 
de oposiciones aparentemente incoherentes que algunos críticos se contentaron con 
leer como una marca de las turbaciones de las que fue víctima el poeta. Esta idea no 
se puede rechazar por completo, pero no hay que darle tampoco todo el peso que se le 
suele atribuir, lo cierto es que fue probablemente el punto de partida de una 
verdadera dinámica poética nacida de un malestar inicial. La dificultad de decir se 
manifiesta en frases transgresivas, en el límite de lo agramatical, como por ejemplo 
en “Golfo”:  
 

Es el fin visto, 
Y es la nada de antes. 
Estoy en todo, y nada es todavía 

                                                                                                                                                               
qui déjà montre assez de la sorte le caractère macrostructural de la figure. On peut préciser la chose 
en disant qu’il s’agit d’une antithèse à la fois généralisée et maximalisée”. Georges MOLINIÉ, 
Dictionnaire de rhétorique, París, J’ai lu, 1992, p. 240. 
5 Véase Daniel LECLER, Métamorphose et spiritualité dans Sonetos espirituales de Juan Ramón 
Jiménez, HAL: http://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00988951, consultado el 18 de diciembre de 2018, 
en particular « Chap. III : la métamorphose comme exercice spirituel », p. 374-526. 
6 Pensamos en el poema conocido “¡Inteligencia, dame / el nombre exacto de las cosas! / …Que mi 
palabra sea / la cosa misma, / creada por mi alma nuevamente. / Que por mí vayan todos / los que no 
las conocen, a las cosas; / que por mí vayan todos / los que ya las olvidan, a las cosas; / que por mí 
vayan todos / los mismos que las aman, a las cosas… / ¡Inteligencia, dame / el nombre exacto, y tuyo, / 
y suyo, y mío, de las cosas!”, Juan Ramón JIMÉNEZ, Eternidades (1916-1917), Almudena DEL OLMO 
ITURRIARTE y Francisco J. DÍAZ DE CASTRO (ed.), in Juan Ramón JIMÉNEZ, Obra poética, Victor 
García DE LA CONCHA (prol.), Javier BLASCO y Teresa GÓMEZ TRUEBA (ed.), Madrid, Espasa, 
Biblioteca de Literatura Universal, 2005, p. 378. 

http://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00988951


 5 

sino el puerto del sueño7. 

 

En estos versos observamos expresiones oscilantes en las que los elementos se 
oponen buscando una expresión paradójica unificadora que no llega a formularse del 
todo, y que logrará en otros casos. Es lo que apreciamos en el verso “Estoy en todo, y 
nada es todavía”, en el que “todo” y “nada” parecen oponerse, pero el 
encabalgamiento introduce un “sino” agramatical en el verso siguiente que lleva a un 
mundo onírico sin estructura identificable: “puerto del sueño”. Un esbozo de 
revelación apunta en parte gracias al juego entre los verbos “ser” y “estar” que 
declaran que si el locutor logró penetrar las cosas que le rodean todavía no puede con 
el lenguaje crear la imagen de este mundo, la mente del yo no consigue disipar la 
bruma interior y marítima que funcionan como un impedimento. La zozobra late 
permanentemente. Otras veces las oposiciones son mucho más marcadas, 
gramaticales y revelan dudas en las que el yo permanece como en el poema CII 
“Tormenta” que reproducimos parcialmente: 
 

No se ve y se ven momentáneas luces blancas. Nervioso, espero un trueno que no oigo […] No sé 
si el trueno está o no está […] No se ve. Y se ven momentáneas luces blancas8. 

 
Aquí predominan las antítesis y el poeta no se encamina hacia formulaciones 
paradójicas que le permiten sobrepasar aparentes contradicciones; parece que la 
realidad se le escapa, permanece en lo innombrable y lo único que formula mediante 
la palabra “nervioso” y este titubeo retórico es el malestar9 del que padece. En Diario 
de un poeta recién casado [me permito remitir a los oyentes a un trabajo reciente que 
he redactado “Poética del malestar en Diario de un poeta recién casado de Juan 
Ramón Jiménez” sobre estos temas], el poeta recurre a la antítesis, a la contradicción 
y a la paradoja porque son para él las posibilidades que tiene para decir lo mudable, 
lo cambiante que caracteriza la realidad que lo rodea. Así por ejemplo en el poema 
CLXXIV: 
 

CLXXIV 
 
13 de junio 
 
La luna blanca quita al mar 
el mar, y le da el mar. Con su belleza,  
en un tranquilo y puro vencimiento, 
hace que la verdad ya no lo sea, 
y que sea verdad eterna y sola 
lo que no lo era. 
 Sí. 
  ¡Sencillez divina 
Que derrotas lo cierto y pones alma 
nueva a lo verdadero! 
¡Rosa no presentida, que quitara 
a la rosa la rosa, que le diera 

a la rosa, la rosa!10 

                                                   
7 Juan Ramón JIMÉNEZ, Diario de un poeta recién casado (1916), Michael P. PREDMORE (ed.), 
Cátedra, Madrid, 1998, p. 146-147. 
8 Juan Ramón JIMÉNEZ, Diario de un poeta recién casado (1916), op. cit., p. 177. 
9 Daniel LECLER, “Poética del malestar en Diario de un poeta recién casado de Juan Ramón 
Jiménez”, Huelva, Uhu.es Publicaciones, 2018, en prensa. Captación: https://vimeo.com/252662150, 
consultada el 24/02/2018. 
10 Juan Ramón JIMÉNEZ, Diario de un poeta recién casado (1916), op. cit., p. 237. 

https://vimeo.com/252662150


 6 

 

En este poema de versos libres en que predominan los endecasílabos enfáticos, lo 
mudable es un elemento altamente significativo; la luna, por la blancura de su luz, 
permite que el mar revele al yo espectador un aspecto hasta el momento desconocido, 
y el locutor apuesta para traducir esta realidad cambiante que manifiesta tanto la 
perdida de la identidad del mar como la adquisición de una nueva, por una 
formulación antitética aparentemente ilógica : “La luna blanca quita al mar / el mar y 
le da el mar”. Aquí, la antítesis traduce esta doble realidad, la inscribe en una 
temporalidad nueva que fija el instante en que coexisten esas dos realidades. En el 
segundo verso, la belleza, “Con su belleza”, desencadena otra antítesis en los versos 
dos a seis e invita al lector de nuevo a meditar sobre la verdad relacionada con la 
belleza: “Con su belleza, / hace que la verdad ya no lo sea, / y que sea verdad eterna y 
sola / lo que no lo era”. El locutor no sugiere que existan varias verdades, sino más 
bien que sus caras son complejas y múltiples11 y necesitan la observación del poeta 
para lograr pasar de lo “cierto” a lo “verdadero” como lo asevera él mismo en los 
versos nueve y diez. En este poema, por el uso de la antítesis el poeta parece violentar 
la lógica, transgrede la norma y las convenciones mentales del lector par invitarle a 
una nueva experiencia más completa, aunque aún no “total”. 

En otros casos, el poeta vuelve a usar la antítesis no para que coexistan dos 
realidades que presenció sino una imagen que vio y otra que forjó en su imaginación. 
Así en el poema XXXIX “Menos”: 
 

5 de febrero, nublándose 
 
MENOS 
 
¡Todo es menos! El mar 
de mi imaginación era el mar grande; 
el amor de mi alma sola y fuerte 
era sólo el amor. 
  Más fuera estoy 
de todo, estando más adentro  
de todo. ¡Yo era solo, yo era solo 
—¡oh mar, oh amor!— lo más!12 

 

Ya desde el principio, gracias al verbo nublar en gerundio, el locutor insiste en una 
realidad cambiante que resulta difícil de captar y que necesita palabras y recursos 
novedosos, y transgresores de la norma establecida. En esta composición entre 
imaginación y realidad se encuentra otra dualidad que linda con lo antitético y se 
cristaliza en los comparativos “más” y “menos”; aquí esta dualidad tiene como centro 
no la belleza como anteriormente sino el amor y el mar. El locutor declara que su 
imaginación sobrepasa una realidad que le parece como decepcionante por achicar su 
sueño, creando en él cierto malestar. Este juego de oposiciones rebasa a veces los 
límites de las obras; así leemos en Espacio esta frase que hace eco al poema citado: 
“No, no era todo menos, como dije un día ‘todo es menos’; todo era más, y por 
haberlo sido, es más morir para ser más del todo más”13, aquí la oposición, la antítesis 

                                                   
11 Esta preocupación por fijar lo mudable es también una preocupación de los pintores impresionistas. 
Véase Daniel LECLER, “Ch. III. Poétique de la couleur et de la lumière”, L’Âne et la plume. Une 
lectura de Platero y yo (1907-1916) de Juan Ramón Jiménez, en prensa. 
12 Juan Ramón JIMÉNEZ, Diario de un poeta recién casado (1916), op. cit., p. 129. 
13 Juan Ramón JIMÉNEZ, Espacio, op. cit., p. 36. 



 7 

pasa a ser macroestructural por así decirlo. En este poema la antítesis, sin llegar a ser 
paradoja, integra lo contingente de la realidad, lo mudable, lo inmanente, en una 
palabra, lo profundamente humano.  

En el poema CXV las antítesis cobran forma de paradojas que son para unas de 
ellas oxímoros. El poeta parece hablar desde el espacio de la paradoja por excelencia, 
el “Oasis”: 
 

CXV 
 
New York, Hotel Vauderbilt, 
27 de abril. 
 
Oasis 
 
 ¡Qué ruido sin voces! 
¡qué sol sin astro! 
¡ay, qué alegría triste! 
¡qué desierto tan lleno y tan sin sombra! 
 
 … Y el árbol sólo de mi alma crece 
raudo, y con sus ramajes ideales 
lo va guardando todo; 
y su silencio húmedo 
tiende sobre el desierto seco 
y lleno todo, 
un campo, nido eterno 
de soledad, de paz y de dulzura14. 

 

En este poema la mención de la fecha y del lugar “New York, Hotel Vauderbilt, 27 
de abril” no solo contextualiza el momento de la escritura, sino que hace que se 
superpongan dos lugares aparentemente opuestos: el Hotel Vauderbilt y el oasis que 
van a relacionarse gracias al juego del poeta para tomar en cuenta la realidad 
compleja que resulta ser la suya. En la primera estrofa el locutor va acumulando las 
paradojas en versos libres y exclamativos puestos de realce ya que coinciden frases y 
versos para conferir mayor impacto a lo dicho y reforzar quizá esta idea inicial de 
oasis, es decir de espacio perfectamente delimitado que encierra en si un mundo 
complejo y sin embargo armonioso. Tres paradojas ocupan los tres primeros versos, 
“¡Qué ruido sin voces! / ¡qué sol sin astro! / ¡ay, qué alegría triste!”, siendo el último 
un oximorón perfecto. Las paradojas parecen sumarse para decir una cosa y su 
contrario, para intentar dar cuenta de la totalidad de una realidad desconocida del 
poeta, compleja y sin embargo armoniosa que se refleja en la onomatopeya “ay” que 
puede remitir tanto al pesar como a la alegría. Esta reversibilidad de las cosas se 
expresa también en lo que podría llamarse una “no rima asonante” invertida “astro” / 
“sombra”. Los cuatro primeros versos se construyen pues sobre binarismos que 
llaman la atención del lector porque parecen imposibles, lo invitan a meditar sobre lo 
que lee y lo llevan a pensar en asociaciones que puedan superar estas transgresiones. 
La precisión del lugar “Hotel Vauderbilt” es una de las relaciones que puede ofrecer al 
lector una lectura de estas tensiones binarias. El ruido amortiguado del hotel, la luz 
potente con un invisible sol que los rascacielos no permiten ver, una sensación 
curiosa que experimenta el yo después de su nueva vida de casado. Pero a esta 
superposición posible de estos dos lugares, el Hotel y el Oasis, el poeta habla ante 

                                                   
14 Juan Ramón JIMÉNEZ, Diario de un poeta recién casado (1916), op. cit., p. 185. 



 8 

todo de la esencia compleja de lo real. La segunda estrofa conecta el proceso creativo 
y su percepción de la realidad evocada en la primera15. 

La presencia de antítesis, de oposiciones, de oxímoros, de paradojas son pues 
manifestaciones tanto de lo proteiforme de la realidad, de su complejidad como de la 
dificultad del yo para nombrarla, de ahí la multiplicación de imágenes binarias a 
veces opuestas, otras no, en la obra del andaluz universal. 

Comparaciones y paradojas, la necesaria transgresión: “un 
punto de salida” 

Como recuerda Milagros Torres en su trabajo sobre los sonetos de Lope (Rimas, 
1602): “Dos parece ser el número clave que organiza en buena medida la realidad”16. 
Esta aseveración es aplicable, en gran parte, a la obra juanramoniana por la profusión 
de binarismos presentes en ella. En su empeño por decir la realidad en su 
complejidad íntegra, hecha de modulaciones y contradicciones impensable para 
nuestra limitada razón, el poeta recurre, como vimos, no solo a antítesis, a oxímoros 
sino a paradojas y comparaciones que son como vías para trascender lo que 
constituye la realidad y que la razón no logra concebir. Como escribe María 
Zambrano en Filosofía y poesía: “La cosa del poeta no es jamás la cosa conceptual del 
pensamiento, sino la coa complejísima y real, la cosa fantasmagórica y soñada, la 
inventada, la que hubo y la que no habrá jamás”17. En este sentido no tiene otra 
solución sino transgredir la norma tanto lingüística como mental, la cual consiste en 
empeñarse para que desaparezca todo lo que pasa el límite de esta escuadra simbólica 
que antaño usaban los que trabajaban las piedras o la madera18. 

Entre otros fenómenos transgresores, la paradoja es una manera recurrente de 
acercarse a la realidad que resulta fundamental en la obra de Juan Ramón Jiménez. 
Así, el uso de esta figura macroestructural es un elemento constitutivo fundamental 
de su poética como atestiguan algunos textos. A veces, esas paradojas incluso 

                                                   
15 Esta visión de la creación como crecimiento interior se encuentra también por ejemplo en Espacio 
en el Fragmento primero en que se lee: “Aquel chopo de luz me lo decía, en Madrid, contra el aire 
turquesa del otoño: ‘Termínate en ti mismo como yo.’”, Juan Ramón JIMÉNEZ, Espacio, op. cit., 
p. 40. Este proceso se relaciona profundamente con las imágenes del mar con el cual el poeta se 
conecta y conecta su obra, así por ejemplo el poema XLI precisamente titulado “Mar”. Nos 
contentaremos con citar los cuatro primeros versos: “Parece mar, que luchas / —¡oh desorden sin fin, 
hierro incesante! — / por encontrarte o porque yo te encuentre.”, J. R. JIMÉNEZ, Diario…, op. cit., 
p. 130. También puede citarse el poema CLXIX: “Ya solo hay que pensar en lo que eres, / mar. Tu alma 
completa / en tu cuerpo completo; /todo tú, igual que un libro / leído ya del todo, y muchas veces, / 
que con su fin ha puesto / fin a las fantasías”, ibid., p. 233-234. 
16 Prosigue escribiendo “no digo que sea el único –ahí están los pitagóricos para hablarnos de la 
variedad de cifras que componen el universo– pero la potencia creativa del número dos algo tiene que 
ver con algo que nos escapa en lo real: el cuerpo es un doble unido por un eje de simetría, el ritmo 
temporal de la luz, día y noche, esta regido por la dualidad, dos son los cuerpos que se enlazan 
básicamente en el amor, independientemente de su sexo, dos son los sexos que procrean, dos 
finalmente, por abreviar la lista interminable, los estados de lo orgánico, vida y muerte. Podemeos 
encontrar, evidentemente organizaciones simbólicas de lo real en torno a innumerables cifras, entre 
las cuales destacan la serie básica de uno a nueve. Dos es incluso, al parecer, la base del misterioso 
mundo de la informática. Dos es pues el número del conflicto”, Milagros TORRES, Lope o el laberinto 
de la intimidad:estudio de 100 sonetos (‘Rima’, 1604), en prensa. 
17 María ZAMBRANO, Filosofía y poesía, México, Fondo de Cultura Económica, 2013, p. 22. 
18 « Escuela usada por los que trabajan las piedras, la madera, etc., para arreglar las piezas de modo 
que ajusten unas con otras […] », María MOLINER, Diccionario de uso del español, Madrid, Gredos, 
1982, p. 521. 



 9 

producen comparaciones en que el poeta precisa su poética. Así es el caso con 
imágenes paradójicas que toman por base, por ejemplo, el mar. En el Diario 
pensamos, entre otros, en el poema titulado “Mares, soles”19 en que la paradoja viene 
a ser una alabanza a la mujer amada, un microcosmos: 
 

Mar de retorno. Diario 
14 de Junio. 
 
Mares, soles 
 
 En el breve celeste de tu ojo 
el mar, tan pequeñito, es tan inmenso 
como el mar, todo en él —nubes, espumas, 
sol, gaviotas—, 
se repite, en idéntica belleza 
a la luz que le entra (sube) de tu alma. 
[…] 

 

Aquí, mediante la paradoja, el poeta construye otra realidad la del amor que siente 
por la mujer amada, en que se funden cielo, mar, color; la figura retórica da acceso a 
un mundo al que da existencia propia gracias a la observación “Mirar, a veces, es 
pensar”20 escribe el poeta, a un mirar que se metamorfosea en pensamiento, pero 
solo indirectamente y huyendo de los conceptos21. Esta transgresión de la razón 
vuelve a encontrarse en el poema CLXIX22 del 14 de junio en que se lee: 
 

Ya solo hay que pensar en lo que eres, 
mar. Tu alma completa 
en tu cuerpo completo; 
todo tú, igual que un libro 
leído ya del todo, y muchas veces, 
que con su fin ha puesto 
fin a las fantasías. 
 

Mar digerido, mar pensado, 
mar en biblioteca, 
mar de menos en la nostalgia abierta, 
de más en el aguardo 
de las visiones no gozadas! 
 

Mar, mar, mar, mar 
Monótono, minuto del reloj diario, 
Latido igual del corazón diario; 
ya solo hay que pensar en lo que eres, 
no hay que pensar en lo que eres, 
¡oh mar inadvertido, no escuchado 
de los oídos ya, ya no mirado 
de los ojos, oh mar! 

 

                                                   
19 Juan Ramón JIMÉNEZ, Diario de un poeta recién casado (1916), op. cit., p. 322-323. 
20 Juan Ramón JIMÉNEZ, “Elegía alegre”, Diario de un poeta récién casado 1916, Michael 
P. PREDMORE (ed.), Madrid, Cátedra, 1998, p. 312. 
21 “La cosa del poeta no es jamás la cosa conceptual del pensamiento, sino la cosa complejísima y real, 
la cosa fantasmagórica y soñada, la inventada, la que hubo y la que no habrá jamás” escribe María 
Zambrano, Filosofía y poesía, op. cit., p. 22. 
22 Juan Ramón JIMÉNEZ, Diario de un poeta recién casado (1916), op. cit., p. 233-234. Nosotros 
subrayamos. 



 10 

En esta composición, “El logos, –palabra y razón– se escinde por la poesía, que es 
la palabra, sí, pero irracional”23. El proceso paradójico respaldado por repeticiones y 
paralelismos de construcción resulta mucho más complejo; insiste en el pensar y en el 
no pensar evocado anteriormente. Dicho de otro modo, en un pensar peculiar, 
transgresor, propio de la poesía y fundamental en la escritura juaramoniana. En un 
pensar capaz de reunir varios aspectos de una realidad polifacética en que para aludir 
a una obra de Claudel, L’œil écoute. Pero es de notar que en este poema la paradoja 
cuyo eje es el mar, se vincula íntimamente con el propio proceso de creación del poeta 
de Moguer “todo tú, igual que un libro”, escribe.  
Volvemos a topar con una idea similar en el segundo fragmento de Espacio en que el 
poeta se empeña en fundir en una misma realidad la vida y la muerte, la nada y el 
todo, el amor, la eternidad de la creación combinando oxímoros, comparaciones, 
antítesis o oposiciones, metáforas: 
 

Allí la vida está más cerca de la muerte, la vida que es la muerte en movimiento, porque es la 
eternidad de lo creado, el nada más, el todo, el nada más y el todo confundidos, el todo por la 
escala del amor en los ojos hermosos que se anegan en sus aguas mismas, unos en otros, grises o 
negros como los colores del nardo y de la rosa […]24. 

 

En estas líneas el poeta logra decir lo que el lenguaje cotidiano no puede mediante 
una dicción que interpela al lector, aunque permanezca elíptica a veces, incluso 
enigmática, tomando en cuenta, lo visible y lo que no lo es, las apariencias es decir lo 
diminuto25 que no quiere excluir de su poesía, de la creación del mundo que lleva a 
cabo26. En este fragmento anula el hiato que la razón cultiva entre vida y muerte para 
sobrepasarlo “la vida es la muerte en movimiento” escribe Juan Ramón insistiendo 
en un proceso único, el de la transformación, de la metamorfosis de las cosas. Pero de 
inmediato vinculado íntimamente con la paradoja y con este afán de sobrepasar las 
contradicciones aparentes, surge otro tema en que se plasma el afán del poeta, el de 
armonía y de unidad, “el nada más, el todo, el nada más y el todo confundidos” 
declama el yo poeta. Como si esas metamorfosis sucesivas, percibidas por el poeta, 
tendiesen hacia la unidad. 

La amplitud paradójica: hacia la unidad 

El poema titulado “Con mi mitad allí”, incluido en Dios desado y deseante, ilustra 
el fenómeno de manera bastante clara, aunque distinta ya que a veces este proceso 
paradójico vuelve a aparecer en casos que no son estricto sensu paradojas pero que 
lindan con ellas. Así, ciertos procedimientos juanramonianos no se ajustan del todo a 
las categorías retóricas prefijadas, existen tendencias paradójicas que llevan más lejos 
el proceso visto que incluyen tensiones poéticas entre elementos distantes y 
contrastados en el tiempo que encuentran su unidad o armonización en el poema. De 
hecho, por medio de una paradoja en un sentido más amplio y totalmente asumida, 

                                                   
23 María ZAMBRANO, Filosofía y poesía, op. cit., p. 33. 
24 Juan Ramón JIMÉNEZ, Espacio, op. cit., p. 74. 
25 Véase al respecto el capítulo L. “Flor del camino”, Platero y yo (Elegía andaluza) –1916-1917–, 
Jorge URRUTIA (ed.), Madrid, Biblioteca Nueva, 1997, p. 182. 
26 “Me dicen: —¿Qué hace usted? — Nada. Estoy creando el mundo”, J. R. JIMÉNEZ, Ideolojía (1897-
1957). Metamórfosis, IV, Antonio SÁNCHEZ ROMERALO (ed.), Barcelona, Anthropos, 1990, af. 1482, 
p. 254. 



 11 

en el poema “Con mi mitad allí” la voz poemática declara no solo que tiende hacia la 
unidad, sino que la logró. 
 

Con mi mitad allí 
 
¡Mi plata aquí en el sur, en este sur, 
conciencia en plata lucidera, palpitando 
en la mañana limpia, 
cuando la primavera saca flor a mis entrañas! 
 
Mi plata, aquí, respuesta de la plata 
que soñaba esta plata en la mañana limpia 
de mi Moguer de plata, 
de mi Puerto de Plata, 
de mi Cádiz de plata, 
niño yo triste soñeando siempre 
el ultramar, con la ultratierra, el ultracielo. 
 
Y el ultracielo estaba aquí 
con esta tierra, la ultratierra,  
este ultramar, con este mar; 
y aquí, en este ultramar, mi hombre encontró, 
norte y sur, su conciencia plenitente, 
porque ésta le faltaba, 
 
Y estoy alegre de alegría llena, 
Con mi mitad allí, mi allí, complementándome, 
pues que ya tengo mi totalidad,  
la plata mía aquí en el sur, en este sur27. 

 

En esta composición de veintiún versos libres, aunque no es el asunto de este 
trabajo, es de notar que desde el punto de vista lingüístico si el poeta respeta la 
lengua y el sistema que la rige, transgrede la norma28 inventando palabras, lo que 
resulta bastante corriente en Juan Ramón29. Es el caso con los vocablos “lucidera”, 
“ultratierra”, “ultracielo”, estas últimas palabras construidas sobre el modelo de 
“ultramar”, del verbo “soñear” en participio presente (quizás una hibridación de 
“soñar” y de “desear”) y del vocablo “plenitente” en el verso veintiuno “plenitente”, 
mezcla quizá de plenitud y de omnipotente lo que implícitamente da del poeta una 
visión de demiurgo30. 

En este poema, el yo evoca dos espacios distintos, el americano por una parte que 
ocupa más bien la segunda estrofa, y el andaluz, por otra, la tercera, dos espacios 
pues que el locutor relaciona con otros tres “soñeados”, el ultramar, la ultratierra, el 
ultracielo, y, por lo tanto, con tres elementos naturales distintos: el agua, la tierra, el 
aire; solo el fuego está aparentemente ausente. Al evocar dos espacios cara a cara y 

                                                   
27 Juan Ramón JIMÉNEZ, Dios deseado y deseante, Lírica de una Atlántida (1936-1954), op. cit., 
p. 302. 
28 Entendemos por norma una “regla” presentada como modelo que se ha de respetar. No entendemos 
por norma el sentido de lo que es común, “normal”, corriente o habitual. No nos referimos a la práctica 
de una lengua, a lo que se suele decir comúnmente.  
29 Estudiar en la obra de Juan Ramón las palabras que inventa, los mecanismos que presiden a su 
elaboración y el sentido que producen constituiría un tema de investigación particularmente 
interesante. 
30 “‘Los dioses no tuvieron más sustancia que la que tengo yo.’ Yo tengo, como ellos, la sustancia de 
todo lo vivido y de todo lo por vivir.” Escribe J. R. JIMÉNEZ en Espacio, Lírica de una Atlántida, 
op. cit., p. 96. 



 12 

que ocupan cada uno dos estrofas, la voz poemática convoca también dos tiempos, el 
de la edad adulta y de la vejez, en el sur de América “este sur” donde reside el poeta 
(v. 1 y 21), y, gracias a verso de arte menor, el de la niñez pasada en Andalucía 
(Moguer verso siete, el puerto de Cádiz verso ocho y nueve31). Es de notar que, 
aunque con sentidos distintos, el sur viene a abrir la composición “¡Mi plata aquí en 
el sur, en este sur”, verso uno, y a cerrarla “la plata mía aquí en el sur, en este sur” 
dando al poema una forma perfecta, circular, aunque el verso uno no se repita 
exactamente; pasamos de “¡Mi plata aquí” a “la plata mía aquí” lo que contribuye a 
insistir en un caminar vital y poético que hizo que esta apropiación total fuese posible 
y que se cristalizase en el paso del pronombre posesivo “mi” al adjetivo “mío”. 

Así pues, en el poema, dos espacios y dos tiempos están frente a frente, un 
presente y un pasado, un aquí y un allí. Sería de suponer que todo los opusiese, que se 
instalase entre ellos un hiato, una separación y que generase una carencia por parte 
del locutor, pero, la última estrofa encierra la máxima paradoja: “Y estoy alegre de 
alegría llena, / con mi mitad allí, mi allí complementándome, / pues que ya tengo mi 
totalidad, / la plata mía aquí en el sur, en este sur”. Aquí, la paradoja supera lo que no 
puede concebir nuestra razón a saber que de esta fragmentación y lejanía nazca la 
armonía y la unión “ya tengo mi totalidad”. Surge entonces una pregunta ¿cómo 
puede entenderse la resolución de tal contradicción? 

Esta imagen platónica, hasta cierto punto, de las dos mitades que se unen para 
constituir la totalidad del poeta se explica en parte por la acción fundamental de la 
memoria. En esta composición el poeta recuerda una infancia moguereña con sus 
paisajes, sus cavilaciones y sus emociones y, gracias a este recordar desde América 
logra conocerse y adquirir plena conciencia de él, de ahí desde el segundo verso la 
alusión a esta “conciencia en plata lucidera” que provoca, en el verso dieciocho, la 
alegría total del yo “Y estoy alegre de alegría llena”. Digamos de paso que la expresión 
“Y estoy alegre de alegría llena” se encuentra en el límite de lo esperable 
gramaticalmente puesto que esperaríamos un pleonasmo “de alegría lleno”, sin 
embargo es la propia alegría la que está llena de sí misma lo que es mucho más 
potente poéticamente hablando. Una alegría, pues, que si bien resulta ocasional viene 
a ser plena, gracias al recuerdo que permite el conocimiento. Este proceso lo resume 
magistralmente María Zambrano en Filosofía y poesía cuando escribe “Conocer es 
acordarse, y acordarse es reconocerse en lo que es, como siendo, es reconocerse en 
unidad”32. 

Al respecto, leemos en los aforismos que “El pasado no puede pasar, no puede ser 
nunca pasado, porque está en la memoria de cada hombre. / Cada hombre lo empieza 
de nuevo en su idea presente y lo va pasando al eterno futruo”33. En este equilibrio 
entre el recordar y el olvidar reside gran parte del proceso creativo de Juan Ramón, 
así declara: “Cada mañana voy a la playa del ayer y recojo (solo) lo depurado por la 
mar de la noche, lo encendido por la aurora”34 precisando en otro aforismo, como 
una explicación que la memoria es a menudo “madrina de la verdad”35. 

Esta conciencia de lo uno, de este eterno futuro como lo llama, que encuentra su 
raíz en expresiones o tendencias paradójicas, en las que se incluyen tensiones 

                                                   
31 El pueblo de Moguer, la ciudad de Cádiz, están evocados por ejemplo en Diario de un poeta recién 
cadado. 
32 María ZAMBRANO, Filosofía y poesía, op. cit., p. 31. 
33 . Juan Ramón JIMÉNEZ, Ideolojía (1897-1957). Metamórfosis, IV, op. cit., Af. 4019, p. 737. 
34 Ibid., Af. 2526, p. 413. 
35 Ibid., Af. 652, p. 132. 



 13 

poéticas entre elementos distantes y contrastados en el tiempo que encuentran su 
unidad o armonización en el poema. Pensamos, y será el último ejemplo al que 
aludiremos, en un magnífico extracto del fragmento uno de Espacio. Este trozo en 
que aparece un perro que ladra al sol caído, un perro que forma parte de esta galería 
de perros que ladran al sol que muere en la literatura y en las artes en general, de 
perros errantes o, como en Goya36, que ocupan un “lugar frontera”, que habitan un 
límite que anhelan superar, transgredir y cuyo ladrido materializa este afán de más 
allá, de unión de varios espacios y tiempos, en una palabra este afán de totalidad. En 
este fragmento de Espacio se superponen los espacios, los tiempos, incluso los perros 
y nos encaminamos hacia la conciencia del yo que le va a dar, aunque 
momentáneamente, una sensación de unidad: 
 

¡Sí, todo, todo ha sido más y todo será más! No es el presente sino un punto de apoyo o de 
comparación, más breve cada vez; y lo que deja y lo que coje, más más grande. No, ese perro que 
ladra al sol caído no ladra en el Monturrio de Moguer, ni cerca de Carmona de Sevilla, ni en la 
calle Torrijos de Madrid; ladra en Miami, Corral Gables, La Florida, y yo lo estoy oyendo allí, 
allí, no aquí, no aquí, allí, allí. ¡Qué vivo ladra siempre el perro al sol que huye! Y la sombra que 
viene llena el punto redondo que ahora pone el sol sobre la tierra, como un agua su fuente, el 
contorno en penumbra alrededor; después, todos los círculos que llegan hasta el límite redondo 
de la esfera del mundo, y siguen, siguen. Yo te oí perro, siempre, desde mi infancia, igual que 
ahora; tú no cambiasen ningún sitio, eres igual a ti mismo, como yo37. 

 

En estas líneas el poeta no solo se pone en escena, sino que el propio paisaje entra 
en la mirada del yo observador formando así una unidad38. Ambos se interpenetran 
para constituir una sola y única entidad. Aquí, pensamos en lo que escribe Gilles 
Deleuze y que podría aplicarse a nuestro fragmento “[…] un espace du dedans, qui 
sera tout entier co-présent à l’espace du dehors sur la ligne du pli” o cuando añade 
que “penser, c’est plier, c’est doubler le dehors d’un dedans qui lui est coextensif”39. 
El trabajo creativo de Juan Ramón Jiménez busca este pliegue en el que el yo se aloja, 
aunque de manera efímera40. En estas expresiones o tendencias paradójicas se 
establece entre los términos, una(s) comparación(es), implícita(s) o no, que a 
menudo implican la memoria; las modalidades de la expresión paradójica permiten 
sobrepasar una contradicción inicial aparentemente opuesta a la razón normativa y la 
transgrede. Gracias a este acto transgresivo, el yo alcanza lo uno y como escribe 
Michel Collot “À ce point d’indistinction entre la conscience et le monde, on ne sait 
plus où se situe le sujet”41. Se superponen espacios y tiempos, se funden el mundo 

                                                   
36 Francisco de GOYA, Cabeza de perro (1819-1923), Huile sur plâtre transférée sur toile, 131,5 × 79,3 
cm, Gassier-Wilson: 1621, Museo del Prado, Madrid. 
37 Juan Ramón JIMÉNEZ, Espacio, Lírica de una Atlántida. En el otro costado. Una colina 
meridiana. Dios deseado y deseante. De ríos que se van (1936-1954), op. cit., p. 101. 
38 Para dar un ejemplo de este diálogo interior del poeta entre su interioridad y el mundo que lo rodea 
solo citaremos dos ejemplos. El primero pertenece a Romance de Coral Gables y se titula “Árboles 
hombres”, en este poema se establece una relación privilegiada entre el yo y los árboles. El poema se 
cierra sobre estos versos “Y ya muy tarde, ayer tarde, / oí hablarme a los árboles”. Como una especie de 
eco significativo, el segundo está sacado del “Fragmento primero” de Espacio: “Aquel chopo de luz me 
lo decía, en Madrid, contra el aire turquesa del otoño: ‘termínate en ti mismo como yo’”. J. R. 
JIMÉNEZ, Lírica de una Atlántida (1936-1954), op. cit., respectivamente p. 132 y 97. Para dar otro 
ejemplo de esta comunión con lo exterior  
39 Gilles DELEUZE, Foucault, París, Minuit, 1986, p. 126. 
40 A propósito de la búsqueda de la unidad por parte del poeta y del filósofo resulta esclarecedor. 
Escribe al respecto: “Así es, sin duda: el poeta alcanza su unidad en el poema más pronto que el 
filósofo. La unidad de la poesía baja en seguida a encarnarse en el poema y por ello se consume de 
aprisa.”, M. ZAMBRANO, Filosofía y poesía, op. cit., p. 23. 
41 Michel COLLOT, La pensée-paysage, Lonrai, Acte Sud / ENSP, 2011, p. 32. 



 14 

exterior y el mundo interior del poeta, el yo poético y el yo personal para desembocar 
en una plenitud, en una plena conciencia42. 

                                                   
42 Al final de este trabajo, quiero insistir en la importancia del paisaje en la obra de Juan Ramón, al 
respecto pensamos llevar a cabo un trabajo que quisiéramos extenso sobre esta cuestión. Para concluir 
estas líneas me parece interesante citar unas líneas escritas por Michel Collot: “Cette ‘idéalité 
d’horizon’ est au fondement même d’une ‘pensée-paysage’ qui transgresse les dichotomies habituelles 
de la pensées conceptuelle, non seulement celles du sensible et de l’intelligible, du visible et de 
l’invisible, mais aussi celles du sujet et de l’objet, de l’espace et de la pensée, du corps et de l’esprit, de 
la nature et de la culture”, M. COLLOT, La pensé-paysage, op. cit., p. 27. 



 15 

Bibliografía 

CLAUDEL, Paul, L’œil écoute, París, Folio, 1990. 
 
COLLOT, Michel, La pensée-paysage, Lonrai, Acte Sud / ENSP, 2011. 
 
DELEUZE, Gilles, Foucault, París, Minuit, 1986. 
 
FONTANIER, Les figures du discours, Gérard GENETTE (intr.), París, Flammarion, 

1977. 
 
JIMÉNEZ, Juan Ramón, Espacio, Gilbert AZAM (ed.), Paris, José Corti, 1988. 
—, Ideolojía (1897-1957). Metamórfosis, IV, Antonio SÁNCHEZ ROMERALO (ed.), 

Barcelona, Anthropos, 1990. 
—, Platero y yo (Elegía andaluza) –1916-1917–, Jorge URRUTIA (ed.), Madrid, 

Biblioteca Nueva, 1997. 
—, Diario de un poeta recién casado (1916), Michael P. PREDMORE (ed.), Cátedra, 

Madrid, 1998. 
—, En el otro costado (1936-1942), Lírica de una Atlántida, Alfonso ALEGRE 

HEITZMAN (ed.), Barcelona, Galaxia Gutenberg, 1999. 
—, Eternidades (1916-1917), Almudena DEL OLMO ITURRIARTE y Francisco J. 

DÍAZ DE CASTRO (ed.), in Juan Ramón JIMÉNEZ, Obra poética, Victor García 
DE LA CONCHA (prol.), Javier BLASCO y Teresa GÓMEZ TRUEBA (ed.), Madrid, 
Espasa, Biblioteca de Literatura Universal, 2005. 

 
LECLER, Daniel, « Poética del malestar en Diario de un poeta recién casado de Juan 

Ramón Jiménez, Huelva, Uhu.es Publicaciones, 2018, en prensa. Captación: 
https://vimeo.com/252662150. 

—, Métamorphose et spiritualité dans Sonetos espirituales de Juan Ramón Jiménez, 
HAL: http://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00988951, consultado el 18 de diciembre de 
2018. 
 
MOLINER, María, Diccionario de uso del español, Madrid, Gredos, 1982. 
 
MOLINIÉ, Georges, Dictionnaire de rhétorique, París, J’ai lu, 1992. 
 
PÉTRARQUE, François, “De insanabili scribendi morbo”, XIII, 7, 1, in Pétrarque, 

Canzoniere, Le Chansonnier, introd., trad., biogr., glos., índice de Pierre BLANC, 
ed. bilingü, París, Bordas, 1988. 

 
TORRES, Milagros, Lope o el laberinto de la intimidad: estudio de 100 sonetos 

(‘Rima’, 1604), en prensa. 
 
ZAMBRANO, María, Filosofía y poesía, México, Fondo de cultura económica, 2008. 

https://vimeo.com/252662150
http://tel.archives-ouvertes.fr/tel-00988951

